Conceitos de vida e morte no ritual do axexé:

Tradigdo e tendéncias recentes dos ritos funerarios no candomblé

Reginaldo Prandi

Professor Titular de Sociologia
da Universidade de S&o Paulo

[Texto publicado no livro Faraimard - o cacador traz alegria,
organizado por Cléo Martins e Raul Lody. Rio de Janeiro, Pallas,
2000, pags. 174-184.]

Nas mais diferentes culturas, a concepcéo religiosa da morte esta contida na prépria concepcdo da vida e
ambas ndo se separam. Os iorubas e outros grupos africanos que formaram a base cultural das religides afro-brasileiras
acreditam que a vida e a morte alternam-se em ciclos, de tal modo que o morto volta a0 mundo dos vivos,
reencarnando-se num novo membro da prépria familia. Sdo muitos 0os nomes iorubas que exprimem exatamente esse

retorno, como Babatundé, que quer dizer O-pai-esta-de-volta.

Para os iorubas, existe um mundo em que vivem 0s homens em contato com a natureza, 0 nosso mundo dos
vivos, que eles chamam de aié, e um mundo sobrenatural, onde estdo os orixas, outras divindades e espiritos, e para
onde vao os que morrem, mundo que eles chamam de orum. Quando alguém morre no aié, seu espirito, ou uma parte
dele, vai para o orum, de onde pode retornar ao aié nascendo de novo. Todos os homens, mulheres e criancas vao para
um mesmo lugar, ndo existindo a idéia de puni¢do ou prémio apds a morte e, por conseguinte, inexistindo as noges de
céu, inferno e purgatério nos moldes da tradicdo ocidental-cristd. N&o ha julgamento apds a morte e 0s espiritos
retornam a vida no aié tdo logo possam, pois o ideal é o mundo dos vivos, 0 bom é viver. Os espiritos dos mortos ilustres
(reis, herdis, grandes sacerdotes, fundadores de cidades e de linhagens) sdo cultuados e se manifestam nos festivais de
egungum no corpo de sacerdotes mascarados, quando entdo transitam entre os humanos, julgando suas faltas e

resolvendo as contendas e pendéncias de interesse da comunidade.

O papel do ancestral egungum no controle da moralidade do grupo e na manutencdo do equilibrio social
através da solucdo de pendéncias e disputas pessoais, infelizmente, ndo se reproduziu no Brasil. Embora o culto ao
egungum tenha sido reconstituido na Bahia em uns poucos terreiros especializados, o candomblé de egungum da ilha de
Itaparica (Braga, 1992), mais tarde também presente na cidade de Salvador e em S&o Paulo, estd muito distante da
pratica didria dos candomblés de orixds e praticamente divorciados da vida na sociedade profana, perdendo
completamente as funcdes sociais africanas originais, de tal modo que a religido africana no Brasil, disseminada pelos
terreiros de orixas, acabou por se constituir numa religido estritamente ritual, uma religido a-ética, uma vez que seus

componentes institucionais de orientagdo valorativa e controle do comportamento em face de uma moralidade coletiva



exercitada nos festivais dos antepassados egunguns ausentaram-se completamente da vida cotidiana dos seguidores da

religido dos orixas.

O ideal ioruba do renascimento é as vezes tdo extremamente exagerado, que alguns espiritos nascem e em
seguida morrem somente pelo prazer de rapidamente poder nascer de novo. S0 os chamados abicus (literalmente,
nascido para morrer), que explicam na cultura iorubé tradicional as elevadas taxas de mortalidade infantil. Em geral,
um abicu renasce seguidamente do Utero da mesma mée. Quando uma crianga é identificada como sendo um abicu,
muitos sdo os ritos ministrados para impedir sua morte prematura. Assim como a sociedade Egungum cultua os
antepassados masculinos do grupo (Babayemi, 1980), outra sociedade de mascarados, a sociedade Gueledé, celebra a
maes ancestrais, as quais cabe também zelar pela salde e vida das criangas, inclusive os abicus (Lawal, 1996). Os
festivais Gueledé ndo sobreviveram no Brasil (segundo o Professor Agenor Miranda Rocha, em conseqiiéncia de
disputas, no comeco do século, entre liderancas do candomblé da Casa Branca do Engenho Velho, que provocaram a
cisdo do grupo e fundagéo do Axe Op6 Afonja por Mée Aninha Oba Bii). Também ndo sobreviveu integralmente a idéia
de abicu e o termo passou a designar, em muitos candomblés, as pessoas que sdo consideradas como tendo nascido ja
iniciadas para o orixa a que pertencem, ndo devendo, assim, ser raspadas, como devem ser os demais que se iniciam na
religido. A maneira fragmentaria como a religido africana foi se reconstituindo no Brasil implicou, claramente, em
acentuadas mudancas nos conceitos de vida e morte, mudangas que védo afetar o sentido de certas praticas rituais,

especialmente quando sofrem a concorréncia de ritos catélicos e de concepgdes ensinada pela Igreja.

A tradicdo cristd ensina que o ser humano é composto de corpo material e espirito indivisivel, a alma. Na
concepcdo iorubd, existe também a idéia do corpo material, que eles chamam de ara, o qual com a morte decompde-se
e é reintegrado a natureza, mas, em contrapartida, a parte espiritual é formada de vérias unidades reunidas, cada uma
com existéncia prépria. As unidades principais da parte espiritual sdo 1) o sopro vital ou emi, 2) a personalidade-destino
ou ori, 3) identidade sobrenatural ou identidade de origem que liga a pessoa a natureza, ou seja, 0 orixa pessoal e 4) 0
espirito propriamente dito ou egum. Cada parte destas precisa ser integrada no todo que forma a pessoa durante a vida,
tendo cada uma delas um destino diferente ap6s a morte. O emi, sopro vital que vem de Olorum e que estd representado
pela respiracdo, abandona na hora da morte o corpo material, fabricado por Oxala, sendo reincorporado a massa
coletiva que contém o principio genérico e inesgotdvel da vida, forgca vital cdsmica do deus-primordial
Olodumare-Olorum. O emi nunca se perde e € constantemente reutilizado. O ori, que nés chamamos de cabega e que
contém a individualidade e o destino, desaparece com a morte, pois é Unico e pessoal, de modo que ninguém herda o
destino de outro. Cada vida sera diferente, mesmo com a reencarnacgdo. O orixa individual, que define a origem mitica
de cada pessoa, suas potencialidades e tabus, origem que ndo é a mesma para todos, como ocorre na tradi¢do
judaico-crista (segundo a qual todos vém de um Unico e mesmo deus-pai), retorna com a morte ao orixa geral, do qual
€ uma parte infinitésima. Finalmente, o egum, que é a prépria memodria do vivo em sua passagem pelo aié, que
representa a plena identidade e a ligagdo social, biografica e concreta com a comunidade, vai para o orum, podendo dai
retornar, renascendo no seio da prépria familia biol6gica. Quando se trata de alguém ilustre, os vivos podem cultuar sua
memoria, que pode ser invocada através de um altar ou assentamento preparado para 0 egum, o espirito do morto, como

se faz com os orixas e outras entidades espirituais. Sacrificios votivos sdo oferecidos ao egum que integra a linhagem



dos ancestrais da familia ou da comunidade mais ampla. Representam as raizes daquele grupo e sdo a base da identidade

coletiva.

Na Africa tradicional, dias depois do nascimento da crianca ioruba, realiza-se a cerimdnia de dar o nome,
denominada ekomojadé, quando o babalad consulta o oraculo para desvendar a origem da crianca. E quando se sabe,
por exemplo, se se trata de um ente querido renascido. Os nomes iorubas sempre designam a origem mitica da pessoa,
que pode referir-se ao seu orixa pessoal, geralmente o orixa da familia, determinado patrilinearmente, ou a condi¢do em
que se deu o nascimento, tipo de gestacdo e parto, sua posicdo na sequéncia dos irmdos, quando se trata, por exemplo
daquele que nasce depois de gémeos, a propria condigdo de abicu e assim por diante. A partir do momento do nome,
desencadeia-se uma sucessdo de ritos de passagem associados ndo s6 aos papéis sociais, como a entrada na idade adulta
e 0 casamento, mas também a prépria construcao da pessoa, que se da através da integracéo, em diferentes momentos da
vida, dos multiplos componentes do espirito. Com a morte, estes ritos sdo refeitos, agora com a intengéo de liberar essas
unidades espiritiais, de modo que cada uma deles chegue ao destino certo, restituindo-se, assim, o equilibrio rompido

com a morte.

No Brasil, nas comunidades de candomblé e demais denominaces religiosas afro-brasileiras que seguem mais
de perto a tradicio herdada da Africa, a morte de um iniciado implica a realizac4o de ritos funerarios. O rito finebre é
denominado axexé na nagdo queto, tambor de choro nas na¢des mina-jeje e mina-nagd, sirrum na nacéo jeje-mahim e
no batuque, ntambi ou mukundu na nagdo angola, tendo como principais fins os seguintes: 1) desfazer o assentamento
do ori, que é fixado e cultuado na cerimdnia do bori, cerimdnia que precede o culto do prdprio orixa pessoal; 2) desfazer
os vinculos com o orixa pessoal para o qual aquele homem ou mulher foi iniciado, o que significa também desfazer os
vinculos com toda a comunidade do terreiro, incluindo os ascendentes (mée e pai-de-santo), os descendentes
(filhos-de-santo) e parentes-de-santo colaterais; e 3) despachar o egum do morto, para que ele deixe o aié e va para o
orum. Como cada iniciado passa por ritos e etapas iniciaticas ao longo de toda a vida, os ritos funerarios serdo tdo mais
complexos quanto mais tempo de iniciagcdo o morto tiver, ou seja, quanto mais vinculos com o aié tiverem que ser
cortado (Santos, 1976). Mesmo o vinculo com o orixa, divindade que faz parte do orum, representa uma ligagdo com o
aié, pois o assentamento do orixa é material e existe no aié, como representagdo de sua existéncia no orum, ou mundo
paralelo. Mesmo um abid, o postulante que estd come¢ando sua vida no terreiro e que ja fez o seu bori, tem lagos a

cortar, pois seu assento de ori precisa ser despachado, evidentemente numa ceriménia mais simples.

Em resumo, podemos dizer que a seqiiéncia iniciatica por que passa um membro do candomblé, xango,
batuque ou tambor de mina (bori, feitura de orixa, obrigaces de um, trés e cinco anos, deca no sétimo ano, obrigagdes
subseqlientes a cada sete anos) representa aprofundamento e ampliacdo de lagos religiosos, quando novas
responsabilidades e prerrogativas vo se acumulando: com a mée ou pai-de-santo, com a comunidade do terreiro, com
filhos-de-santo, com o conjunto mais amplo do povo-de-santo etc. Com a morte, tais vinculos devem ser desfeitos,
liberando o espirito, 0 egum, das obrigacdes para com o0 mundo do aié, inclusive a religido. O rito funerario é, pois, 0
desfazer de lacos e compromissos e a liberacao das partes espirituais que constituem a pessoa. N&o é de se admirar que,
simbolizando a prépria ruptura que tal cerimdnia representa, os objetos sagrados do morto sdo desfeitos, desagregados,

quebrados, partidos e despachados.



O termo axexé, que designa os ritos funerarios do candomblé de nacdo queto e outras variantes de origem

\\\\\

Em terras iorubéas, por ocasido da morte de um cagador, era costume matar-se um antilope ou outra caca de quatro pés
como etapa do rito funebre. Uma parte do animal era comida pelos parentes e amigos do morto, reunidos em festa em
homenagem ao defunto, enquanto a outra parte era levada ao mato e oferecida ao espirito do falecido cacador.
Juntamente com a carne do animal, depositavam-se na mata os instrumentos de caga do morto. A este eb6 dava-se o
nome de ajéjé (Abraham, 1962: 38). O axexé que se realiza no candomblé brasileiro pode ser pensado como um grande
ebd, com a oferenda, entre outras coisas, de carne sacrificial ao espirito do morto, e no qual se juntam seus objetos

rituais.

Sendo o candomblé uma religido de transe, varias divindades participam ativamente do rito funerario,
especialmente os orixas associados a morte e aos mortos, ocupando Oia ou lansa lugar de destaque. lansa é considerada
0 orix& encarregado de levar 0s mortos para o orum, atribuindo-se a ela o patronato do axexé, conforme mito narrado
por Mae Stella Odé Kaiodé, ialorixa do Axé Opd Afonja, que resume bem a idéia do axexé como ceriménia de

homenagem ao morto.

Assim diz o mito:

Vivia em terras de Queto um cagador chamado Odulecé.

Era o lider de todos os cacadores.

Ele tomou por sua filha uma menina nascida em Ir,

que por seus modos espertos e ligeiros foi conhecida por Oia.

Oia tornou-se logo a predileta do velho cagador,

conquistando um lugar de destaque entre aquele povo.

Mas um dia a morte levou Odulecg, deixando Oia muito triste.

A jovem pensou numa forma de homenagear o seu pai adotivo.
Reuniu todos os instrumentos de caca de Odulecé

e enrolou-0s num pano.

Também preparou todas as iguarias que ele tanto gostava de saborear.
Dancou e cantou por sete dias,

espalhando por toda parte, com seu vento, o seu canto,

fazendo com que se reunissem no local todos os cagadores da terra.
Na sétima noite, acompanhada dos cagadores,

Oia embrenhou-se mata adentro

e depositou ao pé de uma arvore sagrada

os pertences de Odulecé.

Nesse instante, 0 passaro "aghé" partiu num véo sagrado.

Olorum, que tudo via,

emocionou-se com o gesto de Oia-lansd

e deu-lhe o poder de ser a guia dos mortos
em sua viagem para o Orum.
Transformou Odulecé em orixa

e Oia na mée dos espacos sagrados.



A partir de entdo, todo aquele que morre

tem seu espirito levado ao Orum por Oia.

Antes porém deve ser homenageado por seus entes queridos,
numa festa com comidas, canto e danca.

Nascia, assim, o ritual do axexé. (Santos, 1993: 91).

Também participam do axexé os orixas Nanda, Eua, Omulu, Oxumaré, Ogum e eventualmente Ob4, ndo se

incluindo, contudo, nesta lista Xangé, que dizem ter pavor de egum, conforme narram outros mitos.

A sequiéncia do axexé comeca imediatamente apds a morte, quando o cadaver é manuseado pelos sacerdotes
para se retirar da cabega a marca simbélica da presenga do orixa, implantada no alto do cranio raspado durante a feitura,
através do oxo, cone preparado com obi mascado e outros ingredientes e fixado no coro cabeludo sobre incisdes rituais.
O cabelo nesta regido da cabeca € retirado e o cranio lavado com amassi (preparado de folhas) e agua. Esta lavagem da
cabeca inverte simbolicamente o primeiro rito iniciatico, quando as contas e a cabeca do novo devoto sdo igualmente

lavadas pela mée-de-santo. O liquido da lavagem é o primeiro elemento que fara parte do grande despacho do morto.

Depois do enterro, tem inicio a organizagao do axexé propriamente dito. Ele varia de terreiro para terreiro e de
nagdo para nacdo. E mais elaborado quando se trata de altos dignitarios e depende das posses materiais da familia do
morto. Genericamente conserva 0s procedimentos basicos de inversao da iniciacdo, havendo sempre: 1) mdsica, canto
e danga, 2) transe, com a presenca pelo menos de lansa incorporada, 3) sacrificio e oferendas variadas ao egum e orixas
ligados ritualmente ao morto, sendo sempre e preliminarmente propiciado Exu, que levara o carrego, evidentemente, e
0s antepassados cultuados pelo grupo, 4) destruicdo dos objetos rituais do falecido (assentamentos, colares, roupas,
aderecos etc.), podendo parte permanecer com algum membro do grupo como heranga, 5) despacho dos objetos
sagrados "desfeitos" juntamente com as oferendas e objetos usados no decorrer da cerimdnia, como 0s instrumentos

musicais proprios para a ocasiao, esteiras etc.

Quando, no final, o despacho é levado para longe do terreiro, tudo juntado num grande balaio, nenhum objeto
religioso de propriedade do morto resta no templo. Ele ndo faz mais parte daquela casa e s6 futuramente podera ser
incorporado ao patrimoénio dos ancestrais ilustres, se for o caso, podendo entéo ser assentado e cultuado. Por ora, o
egum esta livre para partir. Igualmente, o orixa ou orixas pessoais do falecido ja ndo dispdem de assentos (iba-orixa) no
terreiro, tendo portanto seus vinculo desfeitos. O ori, que pereceu junto com seu dono, também ndo mais existe fixado
num iba-ori (assentamento). Se algum objeto ou assento foi dado a alguém, ele tem novo dono, para quem é transferida

a responsabilidade do zelo religioso. Nada mais é do morto. Nada mais ha que o prenda ao terreiro.

Durante o axexé, acredita-se que 0 morto pode expressar suas Ultimas vontades e para isso o0 sacerdote que
preside o ritual faz uso constante do jogo de blzios. Assim, antes de cada um dos objetos religiosos que lhe pertenceram
em vida ser desfeito, rasgado ou quebrado, o oficiante pergunta no jogo se tal pega deve ficar para alguém de seu circulo
intimo. N&do é de bom-tom, contudo, deixar de despachar pelo menos grande parte dos objetos. Quando se trata de
fundador de terreiro ou outra pessoa de reconhecidos méritos sacerdotais, é costume deixar 0s assentos de seus Orixas

principais para o terreiro, 0s quais passam a ser zelados por toda a comunidade. N&o raro, assentos de orixas de mée e



pais de grande prestigio costumam ser disputados por filhos com grande estardalhago, havendo mesmo relatos de

roubos e até de disputas a faca e bala.

O axexé é realizado no terreiro em dois espacos: num recinto reservado, preferencialmente uma cabana
especialmente construida com galhos e folhas, e no barracdo. Na cabana, em que poucos entram, sdo colocados 0s
objetos do morto, onde sdo desfeitos, ai se realizando os sacrificios para os orixas e para 0 egum. No barracdo séo

celebradas as dangas, ai permanecendo os membros do terreiro, os parentes e amigos do finado.

O morto é representado no barracdo por uma cabaca vazia, que vai recebendo moedas depositadas pelos
presentes, no momento em que cada um danga para 0 egum. Todos devem dangar para 0 egum, como homenagem
pessoal. Apesar dos canticos e dancas, o clima da celebracdo é propositalmente constrito e triste. Os atabaques sdo
substituidos por um pote de cerdmica, do qual se produz um som abafado com uso de leques de palha batidos na boca,
e por duas grandes cabagas emborcadas em alquidares com dgua e tocadas com as varetas aguidavis. Os presentes usam
tiras da folha do dendezeiro, marid, atadas no pulso, como protecéo contra eventual aproximacao dos eguns. Todo esse
material, ao final, compora o carrego do morto. No barracdo também é servido o repasto preparado com as carnes do

sacrificio, reservando-se aos ancestrais, orixas e egum as partes que contém axé.

No quarto reservado, o morto é representado por recipientes de barro ou ceramica virgens, 0s quais
futuramente podem ser usados para assentar o espirito do falecido juntamente com os demais antepassados ilustres

daquela comunidade religiosa, ou despachados.

Por influéncia do catolicismo, que costuma repetir a missa funebre em intervalos regulares, em muitos terreiros
o rito do axexeé é repetido depois de um més, um ano e a cada sete anos, especialmente quando se trata do falecimento do
babalorixa ou ialorix4. Mas a maioria dos iniciados, entretanto, acaba ndo recebendo sequer um dia de axexé. Isto
ocorre por falta de interesse da familia carnal do morto, muito freqiientemente ndo participante do candomblé, por
dificuldades financeiras, ja que é alto o custo da celebragdo, ou por incapacidade do pessoal do terreiro para oficiar a
cerimdnia. Na melhor das hipoteses, os otas, pedras sagradas dos assentamentos, sdo despachadas com um pouco de

canjica, reaproveitando-se todos os demais objetos sagrados.

Hoje, com a grande e rapida expansdo do candomblé, o axexé parece estar em franca desvantagem com relagdo
as demais cerimfnia. Sobretudo em S&o Paulo, onde o candomblé ndo completou sequer cingiienta anos, poucos
terreiros dispdem de sacerdotes e sacerdotisas capazes de cantar e conduzir o rito finebre, obrigando a comunidade, em
caso de morte, a se valer dos servicos religiosos de pessoa estranha ao terreiro, que costuma cobrar e cobrar muito caro
pelo servico. Vérios adeptos do candomblé, que se profissionalizam como sacerdotes remunerados, especializam-se em
axexé. Sao entdo chamados para a cerimdnia quando um terreiro necessita de seus préstimos. Isto, evidentemente,
encarece muito a cerimdnia, 0 que acaba por inviabiliza-la na maioria dos casos. Mesmo quando morre um sacerdote
dirigente de terreiro, ha grande dificuldade para a realizagdo dos ritos funerarios, sobretudo naquelas situagdes em que
a morte do chefe leva ao fechamento da casa, provocada tanto por disputas sucessorias, como por apropriagdo da
heranga material do terreiro pela familia civil do falecido. Vale lembrar que se pode contar nos dedos os terreiros que,
por todo o Brasil, sobreviveram a seus fundadores. Em geral, a familia do finado ndo tem qualquer interesse em realizar

0 axexé e nem esta disposta a gastar dinheiro com isso. Por outro lado, pouquissimos pais e maes-de-santo, sobretudo



em Sao Paulo e no Rio de Janeiro, se dispde a realizar qualquer tipo de cerimdnia sem o pagamento por parte do
interessado, mesmo quando o interessado ¢ membro de seu proprio terreiro. Muitos pais e mées-de-santo mantém
terreiros especialmente como meio de vida, de modo que as regras do mercado suplantam em importancia e sentido as

motivagOes da vida comunitaria.

Ao que parece, 0 empenho das comunidades de culto na realizacdo dos ritos funerarios, na maioria dos casos,
é muito reduzido quando comparado com o interesse, esfor¢o e empenho despendidos nos atos de iniciagdo e feitura,
€omo se, com a morte, pouca coisa mais importasse. Cria-se assim uma situacdo em que a preocupacao em completar o
ciclo iniciatico vai perdendo importancia, alterando-se profundamente, em termos litGrgicos e filosoficos, a concepgédo
da morte e, por conseguinte, a prépria concepcdo da vida. Os conceitos originais africanos de vida e morte vao se
apagando e o candomblé vai cada vez mais adotando idéias mais préximas do catolicismo, do kardecismo e da
umbanda, criando-se, provavelmente, uma nova religido, que hoje ja se esparrama pela cidades brasileiras a partir de
S&o Paulo e Rio de Janeiro, e que muitos chamam, até pejorativamente, de umbandomblé, em que os eguns, que sdo na
concepc¢do iorubd ancestrais particulares de uma especifica comunidade, vao perdendo suas caracteristicas africanas
para se transformar em entidades genéricas, ndo ligadas a nenhuma comunidade de culto em particular, que baixam nos
terreiros para "trabalhar", assumindo a justificativa da caridade, ideal e pratica cristd-kardecistas que aos poucos vao
suplantando os modelos africanos de ancestralidade e seus ideais de culto & origem e valorizacdo das linhagens. Esta
nova maneira de pensar a morte e vida por grande parte dos adeptos do candomblé, sobretudo os de adesdo mais
recente, constitui forte raz8o para a crescente perda de interesse na realizacdo do axexé para todos os iniciados. Com
isso, certamente, ganham terreno as concepgdes e ideais da umbanda e perdem as do candomblé. Isto é o contrario do
movimento de africanizacio® e ja h4 muito se constituiu num processo oposto, o da umbandizacio do candomblé. Sem
axexeé, a feitura de orixa ndo faz sentido, pelo menos nos termos das tradi¢Ges africanas que deram origem a religido dos
orixas no Brasil. O ciclo simplesmente ndo se fecha e a repeticdo mitica, tdo fundamental no conceito de vida segundo

0 pensamento africano, ndo pode se realizar.

* * %

Referéncias bibliograficas

ABRAHAM, R. C. Dictionary of Modern Yoruba. Londres, Hodder and Stoughton, 1962.

BABAYEMI, S. O. Egungun among the Oyo Yoruba. Ibadan, Oyo State Council for Arts and
Culture, 1980.

! Africanizacao é o processo de retomada das tradicdes religiosas africanas iniciado na década de 60 em terreiros de
nacdo de origem ioruba ou nagd. Implica reaprendizado da lingua iorubd, recuperagdo da mitologia e de rituais
esquecidos e alterados na diaspora, inclusive os procedimentos oraculares, e abandono das praticas sincréticas
catolicas e do culto de entidades de origem nao ioruba, como os caboclos (Prandi, 1991; 1996). Mée Stella Odé
Kaiodé, ialorixa do Axé Opd Afonja, de Salvador, Bahia, tem sido uma das liderangas mais expressivas, em ambito
local e nacional, na luta contra o sincretismo catélico, tendo o terreiro que governa ha muito abandonado, ao menos
formalmente, as praticas catdlicas que usualmente estdo mescladas com o pensamento e o ritual do candomblé.



BRAGA, Julio. Ancestralidade afro-brasileira: o culto de baba egum. Salvador, CEAQ e lanama,
1992,

LAWAL, Babatunde. The Geledé Spectacle: Art, Gender, and Social Harmony in an African
Culture. Seatle, University of Washington Press, 1996.

PRANDI, Reginaldo. Os candomblés de Sao Paulo: a velha magia na metropole nova. Sao Paulo,
Hucitec e Edusp, 1991.

. Herdeiras do axe: sociologia das religiGes afro-brasileiras. Sdo Paulo, Hucitec, 1996
SANTOS, Juana Elbein dos. Os nago e a morte. Petrépolis, Vozes, 1976.
SANTOS, Maria Stella de Azevedo. Meu tempo é agora. Séo Paulo, Odudwa, 1993.



