Hipertrofia ritual das religiGes afro-brasileiras

Reginaldo Prandi

Universidade de Sdo Paulo

[Texto publicado em Novos Estudos Cebrap,
n° 56, marco, pp. 77-88]

As religides afro-brasileiras podem ser caracterizadas como religifes rituais cuja
dimensdo méagica supera em muito a dimensdo que diz respeito aos aspectos morais, tanto que,
num outro estudo, referi-me ao candomblé como uma religido aética, propriedade que, de certa
forma, explica seu sucesso no mercado religioso de hoje (Prandi, 1991). O candomblé e outras
modalidades religiosas de origem africana ndo estdo sozinhos quando atribuimos sua expansdo
recente ao seu carater de agéncia prestadora de servigos magicos. O pentecostalismo e o
neopentecostalismo congregam inUmeras denominagcdes mais interessadas em resolver
problemas pessoais por meio dos poderes sobrenaturais do que propriamente internalizar
valores éticos (Mariano, 1999; Pierucci e Prandi, 1996). O catolicismo, na sua bem-sucedida
versdo da Renovacdo Carisméatica, no percurso inverso do catolicismo das comunidades
eclesiais de base, deixou de lado o interesse pelas questdes sociais e preocupacdes de ordem
solidaria para centra-se no individuo e resolver, pela via magica, suas eventuais terrenas aflicdes
(Prandi, 1997). A imensa gama de variantes esotéricas a disposi¢cdo no mercado de servicos
maégicos completa esse quadro em que a religido é cada vez menos ética, mais ritual e mais
maégica, em que a religido é menos religido e mais magia, em que a religido € menos instituicao
agregadora e mais servi¢co, menos formacdo e mais consumo. As religides e seus templos de
hoje sdo agéncias de ajuda sobrenatural e espacos de espetaculo e de lazer baseados ambos na
expansdo da emocdo e fruicdo coletiva de sensagdes. Sao, sobretudo, instituicbes de filiacdo

temporaria que disputam entre si clientes e adeptos que, agora como clientes, devem igualmente



pagar pelos favores religiosos, transformando as religides naquilo que chamei de religido paga
(Prandi, 1996).

Nesse quadro de faléncia ética das religides no Brasil quero situar as religides afro-
brasileiras, mais especificamente o candomblé, buscando identificar alguns fatores que teriam
contribuido para sua hipertrofia ritual e supervalorizacdo do individualismo. Chamo a atengéo
para o fato de que a maior parte das observacdes apresentadas para o candomblé vale hoje
igualmente, em grau maior ou menor, para as diferentes modalidades que compdem as religides
afro-brasileiras, tanto em suas regides de origem como naquelas em que se instalaram no curso
do século XX. Delas, certamente a umbanda é que apresenta ritual mais conciso e despojado, o

que, entretanto, ndo corresponde a uma contrapartida ética mais robusta.

As religides afro-brasileiras constituidas até o inicio deste século e aqui denominadas
candomblé, xangd, tambor-de-mina e batuque reproduzem em muitos aspectos as religides
originais dos orixas, voduns e inquices africanos. Delas herdaram o pantedo, aqui reorganizado,
as linguas rituais, de significado esquecido, o ritos, as concepcBes e valores miticos. A
dimenséo da religido mais ligada ao controle da moralidade, na Africa atendida pela celebracéo
dos ancestrais, embora parcialmente reproduzido em cultos isolados e de certo modo
independentes, perdeu no Brasil muito de sua importancia original. Os valores que orientam o
comportamento dos seguidores na vida cotidiana ndo pressupdem o bem-estar comum do grupo,
da sociedade ou da humanidade como categoria genérica. As denominacfes mais recentes,
como a umbanda, reelaboraram toda a parte ritual das religides afro-brasileiras de que se
originaram e incorporaram muito dos valores cristdos do kardecismo, adotando uma visdo
maniqueista do mundo, ndo tendo desenvolvido nunca, contudo, um cédigo de ética voltado
para a orientacdo da moralidade dos fiéis em termos coletivos. Tantos as religides afro-
brasileiras tradicionais como as variantes modernas parecem desinteressadas do controle ético

de seus membros.

A religido dos orixas, dos voduns e dos inquices reconstituiu simbolicamente no Brasil

do século passado a Africa que os negros africanos perderam com a escravid&o, conforme ja nos



mostrou Bastide (1975), mas, embora fosse na origem uma religido de negros, a sociedade ja
era a brasileira, com institui¢cbes totalmente outras, sobretudo a familia, uma sociedade que
contava com o catolicismo como fonte decisiva de identidade e sociabilidade. N&o era entdo
possivel ser brasileiro sem ser cat6lico, mesmo que se fosse negro e mesmo que ser brasileiro
fosse uma imposicdo (Prandi, 1999). Assim, a religido africana no Brasil constitui-se como
religido de negros catélicos, que ja haviam perdido a familia africana, com seus clas,
genealogias e antepassados. Embora os candomblés tenham reconstituido nas estruturas
religiosas brasileiras e seus postos sacerdotais as hierarquias de poder e as regras de
administracao caracteristicas da familia e dos reinos africanos, uma parte decisiva da religido
foi deixada para trés: a presenca dos antepassados e de muitas entidades sobrenaturais que na

Africa respondiam pelo controle moral dos homens e das mulheres.

Entre os povos sudaneses, que deram as religides afro-brasileiras os principais elementos
formadores, o rei de cada cidade era 0 magistrado supremo, a quem se devia a administracdo da
justica. Mas eram varias a instituicdes que zelavam pela manutencdo da moralidade, desde 0s
conselhos familiares e dos clas até as sociedades secretas de cunho religioso. Entre os iorubas,
pelo menos trés dessas sociedades eram muito importantes, e ainda hoje 14 sobrevivem,
cobrindo cada uma extensos e diferentes territorios iorubanos: a sociedade Egungum, a
sociedade Ogboni e a sociedade Ord, sendo as trés sociedades exclusivamente masculinas. Os
egunguns sdo os antepassados da cidade, espiritos de antigos fundadores de troncos familiares,
vilas e cidades (Babayemi, 1980). Anualmente recebem oferendas e sdo celebrados num festival
de mascarados que os representam e dangcam pelas ruas da cidade, julgando pendéncias,
resolvendo disputas, apontando infratores da ordem familiar e publica, condenando criminosos.
Diz Abraham que o egungum é "um inquisidor sobrenatural que vem para julgar a conduta
doméstica do povo, especialmente as mulheres e os criminosos"” (Abraham, 1981: 149-151). O
antepassado também julgava os acusados de feiticaria, que podiam ser condenados a pena
capital. A sociedade Ogboni, muito enfraquecida pela administracéo colonial a partir do século
XIX, era formada por chefes locais encarregados de resolver questes politicas e também
morais. A sociedade de Ord, temida entidade que habitava o interior de uma caverna mitica e

cuja voz troava como o terrivel rugido de um boi enfurecido, julgava feiticeiros, mulheres



adulteras, ladrdes etc. Os condenados eram levados durante a noite para um bosque e ali

executados pelos sacerdotes de Or0.

O culto aos antepassados, egunguns, reproduziu-se na ilha de Itaparica (Braga, 1992),
mas como modalidade religiosa circunscrita aos limites do terreiro, perdendo completamente
suas caracteristicas de instituicdo éetica. N&o dispondo de base territorial e muito menos
comunitaria em que pudesse exercer qualquer tipo de poder, formou-se nos moldes dos
candomblés de orixas, como grupo de culto particular e independente dos demais candombles,
da populacdo negra e da sociedade local, embora se mantivesse como culto secreto e
estritamente masculino, preservando ritos e indumentaria. Os raros terreiros de egungum de
Itaparica tiveram uma ou outra ramificacdo em Salvador, Rio de Janeiro e Sdo Paulo, mas
jamais alcancaram a importancia dos candomblés de orixas e nem tém sobre estes qualquer

poder real de controle moral.

Sobre o culto de Or6 temos vagas noticias registradas no final do século passado
(Rodrigues, 1935). Confundido com Gonocd, entidade possivelmente de origem tapa, Ord vivia
nas matas da periferia de Salvador e seu castigo era impiedoso, mas com o passar do tempo
acabou completamente esquecido. A sociedade Ogboni, que implicava a existéncia do controle
da administracdo de diferentes cidades, sobreviveu apenas na memdria de poucos e em mitos de

Seus orixas patronos.

Uma outra importante sociedade ioruba de mascarados, esta controlada pelas mulheres,
também ndo teve futuro no Brasil, a sociedade Gueledé. A sociedade Gueledé de mulheres
encarrega-se na Africa do culto as ancestrais femininas, assim como Egungum celebra os
ancestrais masculinos (Lawal, 1996). Também organiza os festivais anuais com dancas de
mascarados nas ruas. Mulheres de antigos candomblés da Bahia tentaram instituir entre nés a
sociedade Gueledé, mas parece que disputas entre diferentes terreiros impediram a iniciativa de
ir adiante. Restaram algumas mascara dessa época, que podem ser vistas em museus e colec¢des
particulares. Embora a sociedade Gueledé ndo tivesse a importancia das que citei anteriormente
em termos de controle da moralidade, sua néo instituicdo completa o quadro de faléncia da
reconstituicdo em solo brasileiro das instituicdes religiosas iorubas de organizacdo coletiva

encarregadas de agregar toda a populacdo, zelar pelos bons costumes e punir 0s que se



desviavam das normas, fossem eles, ladrbes, assassinos, perjuros, incestuosos, adulteros,

traidores, desonestos, feiticeiros e outros indesejaveis sociais.

Quando aqui se constituiu a religido africana, o controle da moralidade publica dizia
respeito as instituicdes policiais e juridicas e ao catolicismo, que era a fonte axioldgica maxima
para 0 comportamento e tribunal supremo da intimidade e da consciéncia. Como catolicos e
brasileiros, 0s negros que se reuniam nos candomblés de orixas, voduns, inquices e caboclos
tinham suas ac¢des em sociedade vigiadas e punidas pela igreja e pelo estado. Em contrapartida,
coube ao candomblé regular as relacbes de cada fiel com sua divindade, relacdes que sédo
particulares, uma vez que cada humano esta ligado por descendéncia mitica a uma divindade
especifica, numa pluralidade delas. Ao sacerdote supremo do terreiro cabe entdo desvendar a
filiacdo divina do fiel, oficiar os ritos que permitem estabelecer o pacto de interdependéncia
entre o fiel e seu deus ou deusa, identificar os tabus do iniciado e prescrever periodicamente as
oferendas que o fiel deve propiciar a sua divindade para que ela o recompense com saude, vida
longa, conforto material, sucesso profissional, reconhecimento social, felicidade familiar,
amorosa e sexual. Nessas atividades vale-se do ordculo do jogo de blzios, que é prerrogativa
exclusiva do chefe do terreiro. Direitos e deveres, assim como lealdades e reciprocidades, sdo
estabelecidos e cobrados na relacdo fiel-divindade, com as necessérias lealdades e pagamentos
ao sacerdote-chefe e seu corpo hierarquico-institucional, isto €, a méde-de-santo e seu terreiro, ja

que sem essa intermediacao o acesso a0 mundo sobrenatural ndo se realiza.

Embora atendendo a uma comunidade de culto, os candomblés formaram-se como
empreendimentos individuais, dirigidos segundo a vontade de seus chefes fundadores e fazendo
parte de seu patriménio particular. A mae-de-santo, ou o pai, sempre foi a autoridade maxima
do terreiro e todas as decisdes, que, segundo a crenca do candomblé expressam a vontade do
orixa dono do terreiro, que ¢ 0 mesmo da mée ou pai-de-santo, sdo incontestaveis. A mae-de-
santo é a mée da familia espiritual, a familia-de-santo, e proprietaria de fato da casa de culto e
embora todo o grupo se estruture em hierarquias e cargos que dependem do tempo de iniciacéo,
relacbes de parentesco e obrigagdes iniciaticas ja cumpridas, a designacdo de filhos para postos

de prestigio e a nomeacdo para fungdes rituais que implicam compartilhar do poder da mae



dependem Unica e exclusivamente da vontade da mée-de-santo, que pode quebrar regras e
expectativas e nomear pessoa de sua relagdo mais intima, passando por cima de outros que
suspostamente ja estavam ritualmente preparados para o cargo em questdo. Tudo é muito
pessoal, tudo deve atender aos interesses de quem manda e facilmente se observa a facilidade
com que relacdes afetivas suplantam direitos formais. Desde a origem, o candomblé é uma

religido personalista e individualista.

v

O adepto do candomblé somente presta contas de suas a¢fes a sua divindade particular,
com a qual ele pode contar para ter uma vida livre de desgracas, perdas e frustracfes. Basta que
ele cuide bem do orixa, fazendo suas oferendas nas épocas regulamentares, oferecendo-se a ele
em transe nas cerimbnias em que 0S Orixas comparecem para dangar com sua comunidade de
humanos e respeitando os tabus rituais. Sao os tabus que definem o que o fiel ndo pode fazer e
ndo sdo 0s mesmos para cada um, dependendo do orixd da pessoa e de seu odu, que € uma
espécie de regéncia mitica originaria, que acompanha o iniciado por toda a vida. Os tabus sdo
sobretudo proibicdes alimentares, também restringindo certos comportamentos que ndo incluem
significativamente a relacdo com os outros, como, por exemplo, ndo tomar banho de mar, néo
subir em arvore, ndo usar roupa alheia, ndo raspar panela com faca. Tudo o que ndo € tabu do
orixa ou do odu € permitido, havendo muita flexibilidade, podendo os tabus ser substituidos por

outros e mesmo pouco cobrados.

As nocOes de certo e errado, as pautas de direitos e deveres, as interdicdes, assim como
as regras de lealdade e reciprocidade sdo moldadas na relagdo entre o seguidor e seu orixa, entre
o filho humano e o pai divino. Esta relacdo esta acima de qualquer outra coisa e acredita-se que
a personalidade do filho reflete a personalidade do orixa que é seu pai ou mae no plano mitico,
0 que lhe atribui por herangca uma gama de comportamentos e atitudes aceitos e justificados
pelos mitos dos orixas e que contrastam muito com os modelos de conduta cristdos. Nao ha um
modelo geral valido para todos, pois depende-se sempre da origem mitica de cada um, sendo
multiplas as origens possiveis, uma vez que S0 muitos 0s orixas dos quais oS homens e
mulheres descendem. Na ldgica politeista do candomblé, ndo se pode esperar que filhos de

orixas diferentes tenham os mesmo comportamentos, qualidades morais, desejos e aspiracdes.



Por outro lado, os mitos dos orixas "naturalizam™ e aceitam comportamentos que
implicam o envolvimento em atos como disputa, guerra, desavenca, traicdo, suborno,
corrupgdo, usurpacao, falsificacdo, rapto, incesto, seducdo, estupro, assedio sexual, roubo,
destruicdo, assassinato, logro, fraude, fingimento etc. Em qualquer desses atos, o ideal é sair-se
como o ganhador, igualmente quando se € a vitima e algoz, o que valoriza qualidades como
coragem, determinacédo e astlcia. Estar sempre atento e preparado para o possivel e iminente
ataque que vem do outro € uma condicdo necessaria para a vida neste mundo, naturalmente
concebido como um territério competitivo e conflituoso. Mesmo no terreiro o cotidiano é
encarado como espago de disputa, no qual a afirmacdo das qualidades miticas herdadas é
constantemente incentivada. As contendas dentro e entre terreiros ndo somente séo vividas, mas

sdo apontadas como inteiramente esperadas.

Embora grande parte dos mitos tenha se perdido, muito de seu contetdo foi preservado
nos ritos que representam a saga dos orixas, sobretudo nas cerimdnias publicas realizadas no
barracdo sob o olhar de uma platéia de devotos visitantes, curiosos e simpatizantes. Assim,
atitudes beligerantes, bem como as que indicam a sensualidade da conquista amorosa, por
exemplo, sdo enfaticamente expressas na gestualia das danca dos orixas, quando o rito revive o

mito.

\

Com o passar das geracOes, as linguas rituais do candomblé foram esquecidas. Embora
todos os ritos sejam cantados (sdo centenas de cantigas e rezas), somente palavras avulsas tém
ainda conhecido seu significado e ninguém mais pode se comunicar na lingua do candomblé,
seja ela de origem iorubd, fon, quimbundo, quicongo etc., conquanto alguns grupos venham se

esforcando no sentido de reaprender, na escola, a lingua esquecida.

O etndlogo e babalab nigeriano Wande Abimbola, ndo sem razdo, atribui ao
esquecimento da lingua a énfase ritual excessiva, que ele chama de "over-ritualization", que se
observa nos paises da didspora, especialmente Brasil e Cuba (Abimbola, 1997: 114). A perda do
sentido das palavras e o consequiente esquecimento da literatura oral teriam sido compensados

pela complicagéo e elaboragéo excessiva dos ritos. Como as inovagdes sdo da iniciativa de cada



terreiro, foi se formando um enorme repertério que ndo € compartilhado por todos, aumentando

0s pontos de tensdo entre as diferentes casas.

A énfase crescente nos ritos foi acompanhada sempre de muita criatividade e certos
exageros. Um desses exageros pode ser observado na prescri¢do de sacrificios, como também
sublinha Abimbola. Assim, nos casos em que na Nigéria se costuma oferecer uma ave a um
determinado orixa, aqui 0 nimero de animais pode chegar a uma dezena ou mais, pois além de
oferecer a prenda aquele orixa, o devoto vé-se obrigado também a fazer oferenda ao orixa
mensageiro, ao orixa do pai-de-santo, aos orixas patronos da casa etc., devendo pois sustentar
com seus recursos um rito extremamente dispendioso e quase sempre fora do alcance de seu
bolso, um luxo, diz Abimbola, que um africano ndo pode sustentar (Abimbola, 1997: 115). O
iniciado passa grande parte do tempo preocupado com a obtengdo dos recursos materiais
necessarios a sua obrigacdo, o que inclui também os gastos com roupas, utensilios sagrados do
orixa, dinheiro para a festa e para pagamento das espértulas do pai ou mée-de-santo, ja que na
maioria dos casos o chefe do terreiro vive de sua atividade sacerdotal. Quando sua obrigacdo se
concretizar e o fruto de sua dedicacdo, pelo menos na etapa final que quebra o sigilo iniciatico,
for exposto ao publico na festa do barracdo, todos os olhos estardo voltados para o apuro
estético e o fausto da apresentacdo. Ninguém estard preocupado com virtudes e sentimentos
religiosos, pois a religiosidade aqui se expressa pela sua exterioridade, a forma embotando o

conteudo.

Com a crescente importancia do rito, expandiu-se uma verdadeira industria de artefatos
sacros e se constituiu um diversificado conjunto de produtores e vendedores de artigos
religiosos, nacionais e importados. Objetos antes feitos por artesdos que pertenciam as
comunidades de culto foram sendo substituidos por artigos produzidos industrialmente;
comerciantes especializaram-se na importacdo de tecidos e roupas e na producéo e distribuicéo
de rendas e bordados. Verdadeiros supermercados de artigos religiosos passaram a estar
disponiveis nos mais diferentes pontos das grandes cidades. O Mercaddo de Madureira, no
suburbio do Rio de Janeiro, reine dezenas de lojas especializadas, onde tudo pode ser
comprado, desde tecidos, roupas, objetos de assentamento, contas, buzios, favas e sementes,

velas, aderecos, artigos de palha, louca, ceramica e ferro, ingredientes para os pratos da cozinha



dos orixas, até folhas e animais para sacrificio. Algumas lojas fazem em ferro, na hora,

ferramentas de orixa de acordo com o gosto e o desenho do fregués.

Esse mercado de artigos religiosos pde a disposi¢do do seguidor do candomblé uma
oferta que se renova a cada onda da moda e faz dele um consumidor contumaz. Os paramentos
dos orixas compostos de saias, calgolGes, lacos e faixas, mais as coroas, capacetes, braceletes,
peitorais, tornozeleiras, além das insignias de méo, como espadas, arcos e flechas, cetros,
bastdes, leques, espelhos, espanta-moscas, tudo isso é produzido de acordo com a moda da
época. Notadamente no Rio de Janeiro e Sdo Paulo, onde os profissionais que ditam a moda no
candomblé sdo em geral os mesmos produtores estéticos das escolas de samba, ndo € dificil
perceber como o desfile de carnaval antecipa as preferéncias em desenho e material que vestirdo

e adornardo os orixas em transe nos barrac6es de candomblé naquele ano.

A relagdo de interdependéncia entre religido, mercado consumidor e espetaculo limita
cada vez mais a atencdo, o interesse e a concep¢ao de religido do devoto do orixa, orientando o
foco de sua percepcdo para o rito, que aparece como sinonimo pleno de religido. De fato,
quando algo na vida do devoto ndo da certo, quando incidentes inesperados lhe trazem
sofrimento e dor, quando suas expectativas ndo se realizam, acredita ele que algum erro foi
cometido na realizacdo do rito, frequentemente atribuindo a culpa a mae-de-santo que, por
ignorancia ou ma-fé, ndo teria sabido aplicar as formulas corretas. Nao lhe ocorre imputar a
desdita a seu merecimento, a qualidade de sua intencdo, a sua fé e esperanca, como se da, em
contraposi¢do, em religides em que a dimensdo moral € preponderante. A oferenda, a obrigacéo,
o rito funciona ex opere operato. Uma vez realizado corretamente, o ritual deve proporcionar os
fins pretendidos, independentemente de intengdes e atitudes envolvidas no rito, seja da parte do
ofertante seja da parte do oficiante. E preciso, pois, conhecer e realizar corretamente o rito. Se

néo der certo, deve ser corrigido.

A hipertrofia ritual reflete-se na super-valorizacdo da representacdo cénica das assim
chamadas ceriménias de barracdo, quando os seguidores, em transe de seus orixas e outras
divindades e entidades, dangam, caracteristicamente paramentados, aos som das cantigas rituais
acompanhadas pelo ritmo de atabaques, agogos e xequerés, para uma platéia de crentes, clientes

e curiosos. Dancam ao som de canticos, cujas palavras tiveram seu significado perdido nos



10

caminhos da diaspora, para uma platéia de curiosos que ali estdo para usufruir da celebracéo
religiosa como espetaculo de exotica estética, e também para uma platéia de crentes
pertencentes a outros terreiros e familias-de-santo que estdo ali para avaliar, criticar e muito
raramente elogiar a organizacdo cerimonial e a beleza das dancas, roupas e aderegos. Que estéo
ali também para usufruir do candomblé como lazer. E um lema que quem oferece festa deve
oferecer a melhor festa, reunido que se conclui com um quase sempre muito generoso e

concorrido banquete ritual preparado com o produto do sacrificio.

Tudo isso implica, certamente, competicdo, imitacdo e exercicio da capacidade de
invengdo e criatividade. Frequentar um local como o mercado de Madureira, 0 que para muitos
representa momentos de lazer e sociabilidade, propicia o contato com a moda com seus objetos
sugestivos recém-craidos e novas matérias primas interessantes, de modo que cada um pode
elaborar pessoalmente seus proprios artefatos e arranjos, num exercicio infindavel de

reelaboracdo e enriquecimento material do rito.

VI

Ao reproduzir originalmente no terreiro a estrutura da familia poliginica africana, o
candomblé adotou padr@es de incesto severos, impedindo casamento e relacGes sexuais entre 0s
membros de um terreiro, que na verdade representa uma familia extensa. Também a mae-de-
santo estava impedida de iniciar, por exemplo, seus filhos carnais, o que obrigava o terreiro a
estabelecer lacos iniciaticos com outros terreiros, reforcando as relagfes de reciprocidade entre
as diferentes casas de culto. Igualmente, o conjuge de uma iniciado deveria ser iniciado pela
méde ou pai de outra casa, ja que no plano religioso, se ambos fossem iniciados pela mesma
méao, passariam a ser irmdos. A disputa ferrenha entre as casas-de-santo, a falta de confianca
entre os lideres, a ambicdo dos chefes no sentido de ter cada vez mais e mais filhos-de-santo
enfraqueceram e mudaram os tabus de parentesco, passando-se, por exemplo, a se considerar
irmaos apenas aqueles cuja cabega pertence a0 mesmo orixa, mesmo assim podendo-se mudar
um deles para se evitar relagdes entre irmdos. As regras do tabu hoje ndo representam
impedimento categorico, havendo muita flexibilidade para alterar as regras caso a caso, de

acordo com os interesses do terreiro e de seu chefe. Praticamente todas as relagbes sé&o



11

admitidas dentro de um mesmo grupo de culto, sendo muitos os artificio aceitos para burlar as

interdicodes.

O candomblé costuma ser apresentado como religido libertéria, sobretudo no que diz
respeito a sexualidade. Ja no final dos anos trinta, os relatos de campo da antropologa
americana Ruth Landes (1967) sublinhavam as liberdades de escolha sexual de homens e
mulheres dos terreiros de Salvador, ndo parecendo haver restricdes sobre a conduta sexual, seja
ela referida a preferéncias hetero ou homessexual. Num segmento social caracterizado pela
grande presenca de familias parciais ou incompletas, em que a mulher era a chefe e provedora,
as relacBes conjugais estaveis ndo eram a norma e a preocupacdo com valores morais
associados a manutencdo da familia monogamica estavel estava longe da realidade. Numa
época em que os valores sociais que regulavam a vida em familia e a vida sexual eram muito
estritos, valores como vida sexual exclusivamente no casamento ndo faziam sentido para a
populacdo que se ligava ao candomblé. O alargamento de possibilidade de escolha de parceiros
sexuais, inclusive homossexuais, deve ter minado completamente os tabus do incesto que,
originalmente, proibiam relacfes entre os filhos-de-santo de uma mesma casa (j& que eram
irmaos entre si), entre pais e seus iniciados etc. Logo os tabus religiosos estavam reduzidos a

ingestdo de alimentos e pequenas agoes.

Embora se faca muita critica ao comportamento moral do outro, sempre na forma de
fofoca e maledicéncia, o candomblé ndo dispde de nenhum mecanismo formal de censura,
aceitando em seus corpo de iniciados qualquer pessoa, mesmo quando se trata de individuos
cuja conduta moral, sexual ou ndo, os torna indesejaveisl para outras religides, que s6 0s
aceitam quando sdo capazes de muda-los. Exemplo emblemético esta estampado numa
reportagem da Revista da Folha de 29 de setembro de 1999, em que sete pais-de-santo,
fotografados em grupo com suas roupas liturgicas afro-brasileiras, vém a publico para expor sua
homossexualidade e falar da liberdade sexual no candomblé, liberdade que se justifica por meio
de comparag6es, nem sempre fieis, com acdes e atitudes das proprias divindades narradas pelos
mitos dos orixas as vezes de fonte duvidosa. De fato, o candomblé é capaz de justificar as
opcOes e condutas ndo somente de ordem sexual, mas qualquer outra. N&o se cultiva, de todo
modo, um modelo de conduta geral recomendado para todos; a diferenca é aceita plenamente e

cada um responde por aquilo que €. A pauta de agdes a ser cumprida obriga o filho-de-santo a



12

cuidar do seu orixa, a quem deve alimentar, vestir e apresentar em festa. Se tais agdes
estritamente rituais forem cumpridas nos periodos das obrigacdes devidas ao orixa, cada um é

livre para ser e fazer o que quiser.

Vil

Em meados do século XX, quando deixou de ser uma religido exclusiva de negros e se
abriu para todos, o candomblé j& se mostrava como religido ritual e mégica, em parte
dependente, em termos financeiros e de prestigio social, de um mercado de servicos magicos
para uma clientela sem lagos religiosos com a comunidade de culto. A abertura para os
segmentos ndo negros da populagéo e sua expansdo para o Sudeste e posterior propagacao por
todo o Pais s6 fez acentuar esta faceta do candomblé. O pai-de-santo passou definitivamente a
se apresentar como o feiticeiro competente, capaz de fazer e desfazer qualquer magia em
beneficio do cliente pagante. A carreira sacerdotal transformou-se numa perspectiva
profissional aberta a muitos jovens pobres e sem escolaridade em busca de mobilidade social,
uma vez que, com sete anos de iniciacao (as vezes menos e muito menos) qualquer pessoa pode
legitimamente se estabelecer como mée ou pai-de-santo, iniciar filhos e angariar clientela. A
aceitagdo plena do homossexualismo fez do candombleé talvez a Gnica opg&o religiosa possivel
para muitos jovens discriminados pelas outras religides e demais instituicGes socais, sobretudo
no caso do probre sem perspectiva de mobilidade. A histéria de muitos pais-de-santo revela
terem alcancado um sucesso ocupacional com um grau de ascensao social que dificilmente
teriam logrado se ndo fossem as oportunidades oferecidas pela religido dos orixas, constituindo-
se para 0s jovens seguidores como modelos de sacerdotes bem-sucedidos, independentemente
de serem ou ndo modelos de virtude. O valor da ostentacdo, que parece tdo caro a muitas
culturas africanas, ganha relevo especial, devendo o pai-de-santo apresentar-se em publico com
roupas vistosas e caras, preferencialmente importadas de paises africanos, com a cabeca envolta
em torcos de tecidos espalhafatosos, trazendo na mdo emblemas da realeza tradicional, num
conjunto de estética propria, que o identifica imediatamente com o candomblé a partir de

estereotipos fartamente explorados pela televisao.

Podendo contar com uma sélida oferta de produtos rituais que ampliam a riqueza e a

diversidade do rito como espetaculo que busca o reconhecimento alheio, o pai-de-santo dispde



13

ainda, no mercado interno dos servigos religiosos, de musicos aptos a realizacdo dos toques e
cantos indispensaveis as celebracdes publicas, os quais trabalham por remuneracdo. O pai-de-
santo ndo esta sozinho a frente de sua comunidade, mas conta com a ajuda importante dessas
ofertas, que podem ser mais ou menos demandadas, dependendo da prépria capacidade do pai

de prover seus préprios ritos sem a presenca de auxiliares contratados.

Além do fato de o tempo iniciatico minimo mostrar-se curto para um aprendizado mais
detido dos fundamentos e préticas religiosas, mesmo porque em geral um iniciado divide seu
tempo de iniciacdo com seu tempo de trabalho na vida profana, a maioria das atividades do
aprendizado sacerdotal concentra-se na producgéo e na realizacdo da festa, € em muitos casos o
periodo de treinamento regulamentar de sete anos é reduzido em favor dos interesses de
iniciados ansiosos em se estabelecer por conta prépria como chefes de terreiro. As casas-de-
santo raramente desenvolvem atividades de desenvolvimento intelectual e moral de seus
quadros, mantendo-se sempre um falso clima de mistério, segredo e reserva sobre questdes de
doutrina, doutrina pouco ensinada e discutida e fartamente ignorada por pais e mées que nédo
tiveram tempo, interesse ou oportuniade de aprender, desconhecendo-se, por exemplo, as

concepcOes de nascimento, morte e reencarnacdo que sdo fundamentais na religido dos orixas.

Aos fatores que favorecem a hipertrofia ritual junta-se pois a concep¢édo corrente que se
tem da profissdo de pai-de-santo como sendo um feiticeiro agora socialmente legitimado pelo
consumo esotérico e midiatico, que trabalha por dinheiro para resolver os problemas de quem
dele precisar, como qualquer outro profissional do bem-estar do individuo. Para se situar bem
no mercado de muitos competidores, tera este profissional que se fazer visivel, bem visivel.
Nada melhor, para alcangar a publicidade, que esmerar-se no rito, sobretudo quando nédo se tem
0 treino necessario para se impor pela presenca intelectual nem o carisma para se afirmar como
lider espiritual. Como soi acontecer, em graus variados, também com o0s novos sacerdotes do
catolicismo carismatico, do neopentecostalismo e de tantos e tantos credos disponiveis no

mercado magico contemporaneo.



14

Referéncias bibliogréaficas

ABIMBOLA, Wande. Ifa Will Mend our Broken World: Thougts on Yoruba Religion and Culture
in Africa and the Diaspora. Roxbury, Aim Books, 1977.

ABRAHAM, R. C. Dictionary of Modern Yoruba. Londres, Hodder and Stoughton, 1981.
BABAYEMI, S. O. Egungun among the Oyo Yoruba. Ibadan, Board Publications, 1980.
BASTIDE, Roger. As religides africanas no Brasil. Sdo Paulo, Pioneira, 1975.

BRAGA, Julio. Ancestralidade afro-brasileira: o culto de baba egum. Salvador, lanama e
CEAO/UFBA, 1992.

LANDES, Ruth. A cidade das mulheres. Rio de Janeiro, Civilizacdo Brasileira, 1967.

LAWAL, Babatunde. The Gélédé Spectacle: Art, Gender and Social Harmony in an African
Culture. Seatle, University of Washington Press, 1996.

MARIANO, Ricardo. Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil.

PIERUCCI, Anténio Flavio de Reginaldo PRANDI. A realidade social das religiGes no Brasil.
Séo Paulo, Hucitec, 1996.

PRANDI, Reginaldo. Os candomblés de Sdo Paulo: a velha magia na metrépole nova. Séo
Paulo, Hucitec e Edusp, 1991.

. Religido paga, converséo e servico. In: PIERUCCI, Antonio Flavio de Reginaldo PRANDI.
A realidade social das religi6es no Brasil. Sdo Paulo, Hucitec, 1996.

. Um sopro do Espirito: a renovacdo conservadora do catolicismo carismatico. Sdo Paulo,
Edusp, 1997.

Referéncias sociais das religies afro-brasileiras: sincretismo, branqueamento,
africanizacdo. In: CAROSO, Carlos e Jaferson BACELAR (orgs). Faces da tradi¢do afro-
brasileira. Rio de Janeiro, Pallas e CEAO, 1999.

REVISTA DA FOLHA. "A béncao, painho: pais-de-santo falam sobre homosse-xualidade™. Sao
Paulo, n° 382, pp. 36-37, 29 de agosto de 1999.

RODRIGUES, Nina. O animismo fetichista dos negros baianos. 2% edi¢do. Rio de Janeiro,
Civilizacdo Brasileira, 1935.



