NAS PEGADAS DOS VODUNS:

Um terreiro de tambor-de-mina em Sao Paulo

Reginaldo Prandi

Capitulo publicado em;
MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de (org.) — Somavo, o amanha nunca termina.
Séao Paulo, Empédrio de Produgdo, 2005, pp. 63-94, ISBN 8588944049.

Introducéo

As mais diversas modalidades das religides afro-brasileiras, sendo todas elas, podem
ser encontradas na S&o Paulo de hoje. Provenientes das mais diferentes regides do Brasil,
onde se originaram a partir da heranca cultural do escravo, essas variantes religiosas
convivem e disputam entre si, e com as demais religides da metropole paulista, adeptos,
clientes e reconhecimento social, mas a diversidade religiosa afro-brasileira em Sao Paulo é

recente, ndo tendo mais que trinta anos.

A umbanda, de seu nascimento no primeiro quartel deste século até os anos 60, foi a
grande e praticamente Unica religido afro-brasileira em Sdo Paulo. Seu surgimento e
expansao estdo historicamente associados a industrializacdo do Sudeste e a formacdo das
grandes cidades brasileiras no século XX, enquanto o candomblé, a partir do qual a
umbanda constituiu-se em contato com o kardecismo, mantinha-se restrito aos seus
territérios originais, sobretudo a Bahia e outros Estados em que é conhecido por
denominacdes locais: 0 xangd em Pernambuco e o batugue no Rio Grande do Sul, além da
macumba no Rio de Janeiro, estreitamente ligada ao candomblé da Bahia.

Candomblé, xangd e batuque sdo variantes rituais da religido dos orixas no Brasil.
A religido dos orixas, divindades da cultura ioruba ou nagd, consolidou-se em territorio
brasileiro entre os meados do século XIX e o inicio do século XX como expressao cultural

de escravos, negros livres e seus descendentes. A umbanda também cultua os orixas, mas



seu pantedo foi muito ampliado com entidades que sdo espiritos desencarnados, 0S
chamados caboclos, pretos velhos, boiadeiros, baianos, marinheiros e outros.

Na década de 1960, quando a umbanda j& se consolidara em S&o Paulo, o
candomblé trazido por migrantes nordestinos foi sendo introduzido na cidade e se
instalando rapidamente nesse novo territorio. Muitas casas de candomblé importantes de
Salvador abriram filiais em S&o Paulo; lideres religiosos de origem baiana anteriormente
estabelecidos no Rio de Janeiro mudaram-se ou passaram a permanecer em S&o Paulo parte
do tempo. N&o tardou muito para que a umbanda perdesse sua hegemonia como a religido
afro-brasileira da metropole industrial. Assim como a umbanda, que ja se formou como
religido universal, o candomblé no Sudeste deixou de ter o carater de religido exclusiva de
uma populacéo de afro-descendentes, religido étnica, para vir a ser uma religido aberta a

todos, ndo importando a origem racial (Prandi, 1991; 1996, cap. 2).

Além dos orixas, outras divindades foram trazidas da Africa pelos escravos: 0s
inquices dos povos bantos, praticamente esquecidos e substituidos pelos orixas nagés nos
candomblés bantos, e 0s voduns originarios de povos ewé-fons, de regido do antigo Daomé,
hoje republica do Benim, designados jejes no Brasil. O culto aos voduns sobreviveu na
Bahia e no Maranhdo. Em Salvador e cidades do Recéncavo, a religido dos voduns é
denominada candomblé jeje-mahim. No Maranhdo recebeu 0 nome de tambor-de-mina.
Na Bahia é pequeno o numero de grupos de culto jeje em comparacdo com o nimero de
casas de orixd. No Maranh&o os voduns estdo presentes em praticamente todas as casas de
culto afro-brasileiro e os orixas ali cultuados nas casas de vodum sdo igualmente chamados

de voduns, as vezes com a referéncia de que se trata de um vodum nago e ndo jeje.

Os orixas tornaram-se bastante populares em Sdo Paulo, como de resto em quase
todo o Brasil, e sua popularidade pode ser medida por sua presenca expressiva na cultura
popular brasileira (incluindo literatura, teatro, cinema, telenovela, musica popular, carnaval,
culinaria), mas os voduns sdo praticamente desconhecidos nessa cidade, onde mesmo 0s

adeptos de religides afro-brasileiras pouco sabem desses deuses tdo cultuados em Séao Luis.

Em 1977, um jovem lider da religido dos voduns, Francelino Vasconcelos Ferreira,
ou Francelino de Xapana, como prefere ser chamado, trouxe para Sdo Paulo o culto dos

voduns tal como se constituiu em Sdo Luis do Maranhdo. Vinte e oito anos depois, a



religido dos voduns conta com a casa ja bem consolidada de Pai Francelino, a Casa das
Minas de Toia Jarina (que Francelino prefere escrever Thoya Jarina) e com VArios terreiros
dela derivados. A religido dos voduns assim vai se espalhando por S&o Paulo e, de Séo

Paulo, para paragens mais além.

Voduns do Maranhao

Em S&o Luis e outras cidades do Maranhd&o, a religido dos voduns recebeu 0 nome
de tambor-de-mina, alusdo a presenca constante dos tambores nos rituais e aos escravos
minas, como eram ali designados os negros sudaneses. Varios pesquisadores tém se
dedicado ao estudo do tambor-de-mina, especialmente Sérgio Figueiredo Ferretti (1996),
Mundicarmo Ferretti (1985) e outros autores contemporaneos, além dos precursores
Octavio da Costa Eduardo (1948), Manuel Nunes Pereira (1979) e Roger Bastide (1971, v.
2, cap. 1). Trata-se de religido iniciatica e sacrificial, em que os sacerdotes s&o ritualmente
preparados para "incorporar” as divindades em transe. As entidades manifestadas, que
podem ser voduns ou encantados (espiritos), vém a terra para dancar em cerimonias
publicas denominadas tambor. As entidades sdo assentadas (fixadas em artefatos sacros) e
recebem sacrificio, com oferta de animais, comidas, bebidas e outros presentes. Segundo
tradicdo africana que se manteve no Brasil, cada humano pertence a um vodum, sendo para
ele ritualmente consagrado em cerimonias iniciaticas, como ocorre no candomblé dos
orixas. O tambor-de-mina, assim como outras modalidades religiosas afro-brasileiras,
apresenta forte sincretismo com o catolicismo e suas festas tém um calendario colado ao da
Igreja Catdlica (Ferretti, 1995). No Maranhdo, festas e folguedos populares de carater
profano, como o bumba-meu-boi e o tambor-de-crioula, estdo muito associados ao tambor-
de-mina.

Dois dos antigos terreiros de S&o Luis, fundados por africanas em meados do século
passado, sobreviveram até os dias de hoje e constituem a matriz cultural do tambor-de-mina
a Casa Grande das Minas (Kuerebentan Zomadonu) e a Casa de Nagd (Nagon Abioton).

A Casa das Minas, de cultura jeje, € um terreiro de culto exclusivo dos voduns, 0s
deuses jejes, 0s quais, entretanto, hospedam alguns voduns nagds, ou orixas, ndo havendo

culto a encantados ou caboclos. Seu pantedo é bastante numeroso e bem organizado, sendo



os voduns reunidos em familias. Tendo alcangado enorme prestigio, a Casa das Minas
encontra-se hoje em processo de extin¢do, pois ha muitos anos ndo se faz iniciacdo de
novas dancantes, ou vodunsi, nomes dados as devotas que incorporam os voduns em transe.
As dancantes remanescentes estdo reduzidas hoje a menos de meia duzia de mulheres ja
idosas e mesmo elas ndo contam com iniciacdo completa. Em carta para mim, disse Sérgio
Ferretti: "H& mais de 80 anos (1913 ou 1914) ndo se faz iniciacdo de vodunsi-gonjai. Entre
as vodunsi atuais, embora em numero reduzido, ha pessoas que comegaram a dangar na
Casa desde inicios da década de 1930 até 1950. Todas elas ttm um nome africano privado
que lhes foi dado por uma tobdssi. Foram portanto iniciadas como vodunsi-he.” Nenhum
outro terreiro se originou diretamente dessa casa, mas sua influéncia no tambor-de-mina é
enorme, havendo estudos detalhados sobre seus deuses e ritos, merecendo suas sacerdotisas
grande respeito na sociedade local (Ferretti, 1989, 1995, 1996).

A Casa de Nagd, de origem ioruba, cultua voduns, orixas e encantados ou caboclos,
que sdo espiritos de reis, nobres, indios, turcos etc. Desta casa originaram-se muitos
terreiros, proliferando-se por toda S&o Luis e outras localidades da regido um modelo de
tambor-de-mina bastante baseado nessa concepcao religiosa de culto a voduns e
encantados, encantados que em muitos terreiros tém o mesmo status de divindade dos
voduns, com eles se misturando nos ritos em pé de igualdade.

Entre outras casas de mina de S&o Luis, igualmente antigas, destacam-se o Terreiro
do Egito (Ilé Axé Niamé) e o Terreiro de Manuel Teu Santo, os quais deram origem a cerca
de vinte terreiros, multiplicados em muitos outros (Santos e Santos Neto, 1989). Do
Terreiro do Egito originou-se o Terreiro de lemanja, que tem papel destacado na histéria do
tambor-de-mina em Sdo Paulo, pois seu fundador, Pai Jorge ltacy, é o pai-de-santo de

Francelino de Xapand, pelas médos de quem os voduns do Maranhdo vieram para Séo Paulo.

O panteéo da Casa das Minas

Embora a Casa das Minas ndo tenha originado outras casas de culto, sua estrutura e

pantedo tem sido um modelo para outras casas.



Os voduns, deuses do povo fon ou jeje sdo forcas da natureza e antepassados
humanos divinizados. Os voduns cultuados na Casa das Minas estdo agrupados nas
familias de Davice, Dambira, Savaluno e Queviossé (Ferretti, 1989, 1996).

Alguns voduns jovens chamados toqliens ou toglienos cumprem a funcédo de guias,
mensageiros, ajudantes dos outros voduns. Sao eles que "vém™ na frente e chamam os
outros. Tém cerca de quinze anos de idade, podendo ser masculinos ou femininos,
pertencendo a maioria a familia de Davice. Nos clds de Queviogd e Dambira sdo os voduns

mais jovens que desempenham esse papel.

Além dos voduns, fazem parte do pantedo da Casa das Minas as tobossis,
divindades infantis femininas, consideradas filhas dos voduns, recebidas pelas dancgantes
com iniciacdo plena, as chamadas vodunsi-gonjai. As princesas meninas ndo vém mais na
Casa das Minas. Com a morte das ultimas vodunsi-gonjai, parte do processo de iniciacdo
se perdeu, de modo que as dancantes remanescentes ndo tiveram iniciacdo no grau de
gonjai, de senioridade. E as tobdssis ndo vieram mais na Casa das Minas. Diferentemente
dos voduns, que podem manifestar-se em diferentes adeptos, a tobdssi, na Casa das Minas,
é considerada entidade Unica, exclusiva de sua vodunsi-gonjai, e que desaparece com a

morte da dangante que a recebia, ndo se incorporando depois em mais ninguém.

Os voduns e suas familias

Conforme estudos exaustivos de Sérgio Ferretti ja citados, assim se configura o
pantedo dos voduns na Casa das Minas, familia por familia:
A Familia de Davice retne os voduns da familia real do Abomey, no antigo Daomé,

atual Benim, e é composta dos seguintes voduns:

Noché Naé, Mé&e Naé - a vodum mais velha e ancestral mitica do clé.

Zomadoénu - o dono da Casa das Minas e chefe de uma das linhagens da familia de
Davice. Rei e pai dos toqliens Toca e Tocé (gémeos), Jagoborogu (Bogu) e Apoji.
Zomadonu é filho de Acoicinacaba.

Acoicinacaba (Coicinacaba) - pai de Zomadonu e filho de Dadarro.



Dadarré - chefe da primeira linhagem da familia; vodum mais velho da familia de
Davice. Casado com Naedona e pai de Acoicinacaba, portanto, avd de Zomadonu.
E pai de Sepazim, Docu, Bediga, Nanim e Apojevo. Representa o governo e é
protetor dos homens de dinheiro.

Naedona (Naiadona ou Naegongom) - esposa de Dadarr6 e mae de Sepazim, Docu,
Bediga, Nanim e Apojevo.

Arronovigava - irmao de Naedona, é cambinda (mas considerado jeje por outras
casas).

Sepazim - princesa casada com Daco-Donu, com quem teve um filho chamado Toi
Daco, que € toquém.

Daco-Donu - marido de Sepazim, pai de Daco.

Daco - filho de Sepazim e Daco-Donu. Toquém.

Docu (Docu-Agaja, Macon, Hunt6 ou Boguecd) - jovem cavaleiro, boémio, poeta,
compositor e tocador. Pai dos trés toqliens Docupé, Noché Decé e Noché Acuevi.
Docupé - filho de Dogu. Toqiiém.

Noché Decé - filha de Dogu. Toquém.

Noché Acuevi - filha de Dogu. Toquém.

Bediga - também cavaleiro como o irmdo Dogu. Aceitou a coroa do pai Dadarrd
que Docu tinha recusado. Protetor dos governantes, advogados e juizes.

Apojevo - filho mais novo de Dadarr6. Toglém.

Noché Nanim (Ananim) - filha adotiva de Dadarrd, criou Daco (neto de Dadarr6) e

Apojevo (seu irmdo mais novo).

Familia de Savaluno. E uma familia de voduns amigos da familia de Davice. N&o

sd0 jeje e sdo hdspedes na Casa das Minas.

Topa - um vodum solitario, o qual tem mais dois irmaos, Agongono e Zaca.

Zacé (Azaca) - vodum cacador.

Agongono - vodum que se relaciona com os astros; amigo de Zomadodnu e pai de
Jotim.

Jotim - filho de Agongono. Toquiém.



Familia de Dambira. Relne os voduns da terra, ligados as doencas e as curas.

Acdéssi Sapata (Acossi, Acossapatd ou Odan) - curador e cientista, conhece o
remedio para todas as doengas. Ficou doente também por tratar os enfermos. Pai de
Lepom, Poliboji, Borutoi, Bogono, Alogué, Boca, Bogcucd e dos gémeos Roeju e
Aboju.

Azile - irm&o de Acossi. Também é doente.

Azonce (Azonco, Agongo ou Dambira-Agonco) - irmédo de Acossi e Azile, o Unico
que ndo é doente. E velho e é nagd. Pai de Eua.

Eué - filha de Azonce, também é nago.

Lepom - filho mais velho de Acdssi. Vodum velho.

Poliboji - também vodum velho.

Borutoi (Borotoe ou Abatotoe) - vodum velho. Usa bengala.

Bogono (Bogon ou Bagolo) - diz-se que se transforma em sapo.

Alogué - diz-se que é aleijado.

Boca (Bocalabé) - mocinha alegre, esta sempre com o irmao Boguco. Toguiiém.
Bocuco - outro dos irm&os mais novos. Toquém.

Roeju e Aboju - irmaos gémeos. Ambos toqliéns.

Familia de Queviogd. E familia de voduns considerados nagds, embora ndo sejam
orixas (entre eles, apenas Nana é cultuada nos candomblés de orixa, tendo sido incorporada
a0 pantedo ioruba desde a Africa, assim como seus filhos Omulu e Oxumaré). Quase todos
sdo mudos para evitar que revelem os segredos dos nagds ao pessoal da Casa das Minas,

onde sao héspedes de Zomadénu.

Nana (Nana Biocd, Nand Burucu, Nand Borocd ou Nand Borotoi) - diz-se que € de
Davice mas auxilia Queviogd. E a nagd mais velha, a que trouxe 0s outros.

Naité (Anaite ou Deguesina) - mulher velha que representa a lua.

V6 Missa é a velha que resolve tudo entre os nagos.

Noché Sobb (Sobd Babadi) - considerada mae de todos os voduns de Queviogd

(Badé, Lissa, Loco, Ajanutoi, Averequete e Abé). Representa o raio e o trovéo.



Badé (Nenem Queviocd) - representa o corisco. Equivale a Xang0 entre 0s nagos.
E mudo e se comunica por sinais.

Lissa - vodum dos astros. Representa o sol. E vadio e anda muito. Também é
mudo.

Loco - representa o vento e a tempestade. Também é mudo.

Ajanutoi - € surdo-mudo e ndo gosta de criancas.

Abé - vodum dos astros, como Loco. Representa 0 cometa, uma estrela caida nas
4guas do mar. Vodum jovem e mulher. Uma dos poucos do cld que falam. E
toqiiem. Corresponde ao orixa lemanja dos nagos.

Averequete (Verequete) - Também fala e é toquém.

Ha dois voduns amigos da familia de Queviogd que tomam conta dos filhos de

Dambira. Séo eles:

Ajaut6 de Alada (Aladanu) - amigo da casa. Pai de Avrejo. E velho e usa bengala.
Ajuda Acossi, que é doente. Mora com o povo de Quevioc. E rei nagd, protetor dos
advogados.

Avrejo - Filho de Ajautd. Toquém.

N&o se pode esquecer de Avievodum, Deus Supremo, a quem 0s voduns estdo
subordinados. Como Olodumare ou Olorum, Deus Supremo dos iorubas, Avievodum esta
distante e inalcancavel, sendo pouco lembrado pelos devotos e ndo merecendo culto
especifico.

Legba ou Legbara, figura comum nas religies afro-brasileiras, conhecido em outras
"nacdes" pelo nome de Exu, € a divindade que assume a funcao de trickster ou trapaceiro.
Né&o tem culto organizado na Casa das Minas, onde é identificado com Satanas, o Mal. Nao
€ aceito como mensageiro, mesmo porque quem realiza essa funcdo sdo os toquéns. Apesar
de ndo ter culto organizado, verificam-se uns poucos gestos rituais ligados a Legba, como
por exemplo, certos canticos pedindo para que Legba se afaste, que sdo cantados ao inicio
de todo tambor. Ocupa, entretanto, lugar importante em outros terreiros influentes de Séo

Lufs.



Ha outros voduns do tambor-de-mina que ndo aparecem nesta classificacdo por nao
serem referidos na Casa das Minas, mas que sdo cultuados em outros terreiros, como Bogo

Jara, Xadanta e Vondereji presentes na Casa de Nago.

Encantaria

O culto dos encantados é parte muito importante do tambor-de-mina, estando
ausente apenas na Casa das Minas. Como os voduns, os caboclos ou encantados estéo
reunidos em familias, algumas delas caracteristicas de certas casas, como 0 centenario
Terreiro da Turquia, onde caboclos turcos ou mouros séo as entidades mais importantes do
culto. O nome caboclo, usado genericamente para se referir a um encantado, ndo significa
tratar-se de entidade indigena (Ferretti Mundicarmo, 1993, 1994).

Enquanto as dancas para os voduns sdo realizadas ao som de canticos (doutrinas)
em lingua ritual de origem africana, hoje intraduzivel, os encantados dangam ao som de
masica cantada em portugués.

Entre as muitas familias de encantados destacam-se as seguintes, com 0S Seus
encantados principais, embora possa haver variacdo de um terreiro a outro. Observe-se que
a classificacdo dos encantados aqui apresentada esta de acordo com pesquisa de campo na
Casa das Minas de Tdia Jarina, complementada com algumas informagdes dadas por
Mundicarmo Ferretti em Desceu na guma. Ha casos em que a classificacdo da Casa de Tdia

Jarina pode néo coincidir com a de fontes maranhenses de Mundicarmo Ferretti.

Familia do Lengol. O nome é uma referéncia a Praia do Lencol, onde se acredita
teria vindo parar 0 navio do Rei Dom Sebastido, desaparecido na Batalha de Alcacerquibir.
E uma familia de reis e fidalgos, denominados encantados gentis. Dona Jarina é a princesa
encantada do Lencol que da nome ao terreiro de mina de Séo Paulo, a Casa das Minas de
Tdéia Jarina. Seus principais componentes sao:

a) os reis e rainhas: Dom Sebastido, Dom Luis, Dom Manoel, Dom José Floriano, Dom
Jodo Rei das Minas, Dom Jodo Soeira, Dom Henrique, Dom Carlos, Rainha Barbara

Soeira.



b) os principes e princesas: Principe Orias, Jodo Principe de Oliveira, José Principe de
Oliveira, Principe Alterado, Principe Gelim, Téi Zezinho de Maramada, Bogo Lauro das
Mercés, Toéia Jarina, Princesa Flora, Princesa Luzia, Princesa Rosinha, Menina do Caid6,
Moca Fina de Ota, Princesa Oruana, Princesa Clara, Dona Maria Antbnia, Princesa Linda
do Mar, Princesa Barra do Dia;

c) os nobres: Duque Marqués de Pombal, Ricardinho Rei do Mar, Bardo de Guaré, Bardo
de Anapoli. As cores da familia sédo azul e branco para os encantados femininos e vermelho

para os encantados masculinos.

Familia da Turquia. Chefiada pelo Pai Turquia, rei mouro que teria lutado contra os
cristdos. Vindos de terras distantes, chegaram através do mar e tém origem nobre. Seus
principais componentes sdao: Méae Douro, Mariana, Guerreiro de Alexandria, Menino de
Léria, Sereno, Japetequara, Tabajara, Itacolomi, Tapindaré, Jaguarema, Herundina,
Balango, Ubirajara, Maresia, Mariano, Guapindaia, Mensageiro de Roma, Jodo da Cruz,
Jodo de Leme, Menino do Morro, Juracema, Candeias, Sentinela, Caboclo da Ilha,
Flecheiro, Ubiratd, Caboclinho, Aquilital, Cigano, Rosario, Princesa Floripes, Jururema,
Caboclo do Tumé, Camarao, Guapindai-Acgu, Japiter, Morro de Areia, Ribamar, Rochedo,
Rosarinho. S&o encantados guerreiros e sua cantigas falam de guerra e batalhas no mar.
Dizem que nasceram das ondas do mar. Uma doutrina de Mariana, a cabocla turca que
comanda a Casa das Minas de Tdia Jarina, em S&o Paulo, diz: Sou a cabocla Mariana /
Moro nas ondas do mar/ He! faixa encarnada/ Faixa encarnada eu ganhei pra guerrear.
Alguns dos encantados turcos tém nomes que lembram postos de guerra ou de marinheiro,
outros, nomes indigenas. Algumas dessas entidades, como na Familia do Lencol, estdo
ligadas as narrativas miticas das Cruzadas e das gestas de Carlos Magno, muito presentes

na cultura popular maranhense. S&o suas cores: verde, amarelo e vermelho.

Familia da Bandeira. Familia de guerreiros, cagadorese e pescadores chefiada por
Jodo da Mata Rei da Bandeira, tendo como componentes Caboclo Ita, Tombacé, Serraria,
Princesa Iracema, Princesa Linda, Petioé, Senhora Dantd, Dandarino, Caboclo do Munir,
Espadinha, Arauna, Pirind, Esperancinha, Caboclo Maroto, Cacard, Indaé, Aracaji, Olho

d'Agua, Espadinha, Jandaina, Abitaquara, Jondia, Longuinho, Vigonomé, Rica Prenda,

10



Princesa Luzia, Princesa Linda, Tucuruca, Beija-Flor, Jaticara, Pindorama. S&o encantados

nobres e mesticos. Suas cores: verde, branco, amarelo e vermelho.

Familia da Gama. So encantados nobres e orgulhosos. Seu simbolo € uma balanca.
Séo os encantados: Dom Miguel da Gama, Rainha Anadié, Baliza da Gama, Boco Sanatiel,
Boco da Escama Dourada, Bogo do Capim Limdo, Gabriel da Gama, Rafael da Gama,
Jadiel, Isadiel, Isaquiel, Dona Idina, Dona Olga da Gama, Dona Tatiana, Dona Anastacia.

Cores: vermelho e branco.

Familia de Codd ou da Mata de Codd. Municipio do interior do Maranhdo, Codo €
um importante centro de encantaria do tambor-de-mina. Seus caboclos, em geral negros,
tém como lider Légua-Boji. Segundo Mundicarmo Ferretti, "sdo entidades caboclas menos
civilizadas e menos nobres, que vivem, geralmente, em lugares afastados das grandes
cidades e pouco conhecidos e que costumam vir beirando o mar ou igarapés™ (Ferretti
Mundicarmo, 1993: 112). Séo eles: Zé Raimundo Boji Bua Sucena Trindade, Joana Gunca,
Maria de Légua, Oscar de Légua, Teresa de Légua, Francisquinho da Cruz Vermelha, Zé de
Légua, Dorinha Boji Bua, Antdonio de Légua, Aderaldo Boji Bua, Expedito de Légua,
Lourenco de Légua, Aleixo Boji Bua, Zeferina de Légua, Pequenininho, Manezinho Buj,
Zulmira de Legua, Mearim, Folha Seca, Maria Rosa, Caboclinho, Jodo de Légua,
Joaquinzinho de Légua, Pedrinho de Légua, Dona Maria José, Coli Maneiro, Martinho,

Miguelzinho Bua, Ademar. Cores: mariscado de Nand, marrom, verde e vermelho.

Familia da Baia. Sdo os caboclos baianos também popularizados através da
umbanda, mas o tambor-de-mina ndo os reconhece como originarios do Estado da Bahia,
mas de uma baia no sentido de acidente geografico ou de um lugar desconhecido existente
no mundo invisivel. S&o eles: Xica Baiana, Baiano Grande Constantino Chapéu de Couro,
Mané Baiano, Rita de Cassia, Corisco, Maria do Balaio, Zeferino, Silvino, Baianinho, Zefa
e Zé Moreno. Brincalhes e muito falantes, os baianos mostram-se sensuais e sedutores, as

vezes inconvenintes. Cores: verde, amarelo, vermelho e marrom.

11



Familia de Surrupira. Familia de caboclos selvagens, como indios. Feiticeiros e
"quebradores de demanda": V6 Surrupira, indio Velho, Surrupirinha do Ganga, Marzagéo,
Trucoeira, Mata Zombana, Tucuma, Tananga, Caboclo Nagoriganga, Zimbarué.

Outras familias de encantados: Familia do Juncal, de origem austriaca; Familia dos
Botos; Familia dos Marinheiros, cujo emblema é uma ancora e um tubardo; Familia das
Caravelas, que sdo peixes do oceano e ndo devem ser confundidos com a embarcacéo;
Familia da Mata, a qual pertencem muitos caboclos cultuados também na umbanda, como
Caboclo Pena Branca, Cabocla Jacira, Cabocla Jussara, Sultdo das Matas, Caboclinho da

Mata, Caboclo Zuri e Cabocla Guaraciara.

A Casa das Minas de Téia Jarina

Em 1964, Francelino, um jovem paraense de 15 anos, nascido na llha de Marajo, foi
iniciado para vodum no tambor-de-mina na cidade de Belém, capital do Para, por Méae
Joana de Xapand (To Azonposiboji), originaria do tambor-de-mina de S&o Luis e falecida
em 2 de julho de 1971. Pai Francelino (To Akosakpata Azondeji) tem como seu vodum de
cabeca 0 mesmo de sua mée, Xapand, divindade ligada as doencas e sua cura. Seu segundo
vodum é Sobd, divindade do raio. A encantada Dona Jarina é o guia que mais tarde sera a
dona de sua casa em Sdo Paulo, casa governada pela cabocla turca Dona Mariana, que
presidird a maior parte dos ritos no terreiro paulista. Mée Joana celebrou as obrigacdes de
Francelino até a do sétimo ano.

Com a morte de Dona Joana, Francelino foi adotado por Pai Jorge Itacy de Oliveira
(Ka Dam Manjd), do Terreiro de lemanja, de S&o Luis do Maranhdo. Pai Jorge foi iniciado
em 1956 no Terreiro do Egito e sua casa tem grande prestigio. Com Pai Jorge, em 1978 e
1985, Francelino deu as obrigagdes de 14 e 21 anos.

Em 1974, Francelino saiu de Belém e mudou-se para o Rio de Janeiro, transferido a
pedido pela SUDAM para o escritério do Rio. Entre 1978 e 1980 residiu em Curitiba,
Parana, onde iniciou uma casa-de-santo, mas foi em S&o Paulo que acabou se fixando. Em
Séo Paulo, em 1977, estabeleceu-se como Téi Vodunnon, isto é, pai-de-vodum ou pai-de-

santo em lingua ritual jeje, mas continuou a residir em Curitiba até 1980, quando se mudou

12



definitivamente. Seu terreiro recebeu 0 nome de Casa das Minas de Toia Jarina (Kuébe
Axé To Vodum Odam Azonce), em homenagem ao seu primeiro guia espiritual, Tdia
Jarina, ou Mae Jarina, a jovem princesa encantada da Familia do Lengol, que Francelino
recebeu quando tinha 12 anos de idade. Assim os deuses africanos do Daomé aclimatados
em Sao Luis do Maranh&o, partindo de Belem do Pard, vieram a se estabelecer em Séo
Paulo.

O terreiro de Dona Jarina, que se define como casa de culto mina-jeje, mina-nago e
encantaria, esteve em varios enderecos (bairros de Casa Palma, Vila Campestre, Jardim
Luso) até instalar-se no Jardim Rubilene em 1983, onde permaneceu por dez anos. Em
1993 mudou-se para a Rua Italia, 462, no bairro Jardim das Nag¢des, municipio de Diadema,
com instalacdes especialmente construidas para o terreiro, onde se encontra até o presente.

A exemplo dos candomblés, as instalacBes fisicas do terreiro lembram um
compound africano, com um barracdo central para as dancas, seis pequenas casas
reservadas para as diferentes familias de divindades (onde os assentamentos das divindades
séo mantidos fora do alcance da curiosidade dos ndo-iniciados), uma pequena capela com
altar catélico e uma construcdo com cozinha, sala de estar e quartos para dormir e vestir,
além das dependéncias em que os iniciados ficam recolhidos durante suas obrigacdes, a
clausura. Ha também o quarto de Legba, o quarto reservado ao culto dos antepassados da
casa e um pequeno jardim em que se cultivam plantas sagradas.

Em S&o Paulo Francelino iniciou seus filhos, ensinou aos tocadores de tambor os
ritmos da mina, construiu uma grande rede de clientes, estabelecendo contato com
liderangas da umbanda e de varias nacBes de candomblé. E Coordenador em quarto
mandato da Coordenacdo Paulista do INTECAB (Instituto Nacional da Tradi¢do e Cultura
Afro-Brasileira), instituicdo que relne as nacdes de candomblé e umbanda, milita em
federacdes de umbanda e esta presente em radios e publicacdes religiosas. Com o tempo

tornou-se personalidade conhecida e respeitada entre o povo-de-santo paulista.

Os voduns e suas festas

Os voduns hoje assentados na casa, isto é, os voduns cultuados como principais ou

adjuntés dos membros iniciados sdo: Xapand, Naveorualim, Navezuarina, Ab&, Naé,

13



Acossi, Lepom, Polibogi, Azile, Azaca, Docu, Docupé, Sobd, Badé, Averequete, Dada-ho,
Zomadonu, Vondereji, Xadanta, Aglé, Liss4, Eud, Bocalabé, Boco Jara, Nand, Alogué,
Dangbé, além dos orixas Ogum, Odé, Xangd, Oxum e Oia-lansd. Também tém assento na
casa ldarco, Oruana, Arronovissava, Bediga, Ajé e lemanja. O culto a Legbara esta
presente, sendo propiciado nas grandes obrigacfes e estando assentado para a casa e para
muitos dos filhos.

Considerando o pouco tempo que marca a presenca dos voduns em S&o Paulo, os
simples nomes deles ja sugerem um enorme mistério a decifrar. Mesmo sendo tdo pouco
conhecidos na cidade, a relacdo que cada um guarda com os orixds do candomblé e da
umbanda ajuda muito, creio, na sua assimilagdo pelos devotos que se aproximam do
tambor-de-mina. Na maioria dos casos estabelece-se alguma correspondéncia entre voduns
e orixas. Na tradicdo da mina, que é mantida na maioria das situacGes rituais na casa de Pai
Francelino, os voduns ndo usam roupa especifica e, quando incorporam, apenas amarram
uma toalha em torno da cintura, se vodum feminino, ou em torno do tronco, se vodum
masculino, mas ndo € incomum ver o vodum, em dia de sua grande festa, dancar
paramentado com roupas e aderecos inspirados nos usados por orixas do candomble.

A correspondéncia entre vodum e orix4, ja trazida do Maranhdo, mostra-se também
na relacdo sincrética com os santos catolicos. Assim, por exemplo, ha correspondéncia
entre 0 vodum Sobb e o orixa Oia-lansd, ambas sincretizadas com Santa Béarbara. O
mesmo se da entre Bogo Jara, Logun-Edé e Santo Expedito; entre Abé, lemanja e Nossa
Senhora da Conceic¢do, assim como entre Lissa, Oxala e Jesus Cristo; Dangbé, Oxumaré e
Sdo Bartolomeu etc. (ver Quadro 1.)

Contando-se os voduns que foram assentados no terreiro de Dona Jarina, isto &, 0s
voduns principais e adjuntés de cada filho iniciado na casa, além dos voduns do proprio
chefe da casa, pode-se chegar aos dados mostrados no Quadro 2. Assim, os voduns
assentados com maior freqliéncia correspondem aos orixas do candomblé que também tém
mais filhos, que sdo mais populares, pode-se dizer. Orixas mais raros correspondem a
voduns com menor namero de iniciados. De modo geral, o conjunto do pantedo de voduns
com filhos feitos adere em numero a distribuicdo dos orixas que se pode usualmente

encontrar num terreiro de candomblé de qualquer parte do Pais. 1sso certamente ajuda na

14



assimilacdo desse novo pantedo de deuses africanos numa cidade que recém- completou seu

conhecimento do pantedo dos orixas.

As atividades religiosas seguem um extenso calendario com obrigagdes e tambores

a cada més do ano, em datas correspondentes as festas catdlica, confome a seguinte

programagao:

Calendario da Casa das Minas de Toia Jarina

1. Festas fixas

Janeiro

dia 6 (Santos Reis)
dias 19, 20, 21

dia 20 (Séo Sebastido)
dia 21 (Santa Inés)

Fevereiro

dia 2 (N.S. das Candeias)
dia 8

dia 11 (Séao Lazaro)

Marco
dia 19(Sao José)

Abril
dia 21
dia 22
dia 23 (Séo Jorge)

Maio
dia 24 (Santa Rita)

Junho

dias 12, 13, 14

dia 13 (Santo Antbnio)

dia 24 (Séo Jodo)

dias 28, 29, 30 (Séo Pedro)

Julho
dia 16 (N. S. do Carmo)
dia 26 (Santana)

Agosto

2° Domingo

dia 15 (Assuncédo de N. Senhora)
dia 16 (Sao Roque)

dia 23

dia 24 (Séo Bartolomeu)

dia 25 (Séo Luis de Franca)

dia 30 (Santa Rosa)

Dogu, Bediga e Zomaddnu

Azonce, Lego Babicachu Xapand

Xapand e Azaca - Mesa dos Inocentes e Banquete dos Cachorros

Oruana - Encerramento dos 9 dias de Xapana com Bancada das Tobdssis e
Princesas

Presente de Abé
Caboclo Jodo da Mara e sua Familia da Bandeira
Acossi e Acdssi Sapata

Xadantd, Loco e Zezinho de Maramada

Jotim e Jotam
Dona Jarina (a dona da casa)
Ogum

Nana Biocd

Cabocla Mariana e Familia da Turquia

Agongone, VVondereji e Caboclo Ita

Bancada das Tobossis e tambor dos Nobres (Reis, Rainhas, Nobres)
Badé

Eua e Naveorualim
V6 Missd e Nand Bulucu

Averequete

Navezuarina e Naveorualim

Lepom

Caboclo Rompe Mato e Familia da Mata
Dangbé

Dadarrd

Nana Bassarodim e Rainha Rosa (Codd)

15



dia 31 (S&o Raimundo Nonato)

Setembro

dia 16

dia 27 (S. Cosme e S. Damido)
dia 29 (Séao Jerbnimo)

dia 30 (Séo Miguel)

Outubro

2° domingo (N. S. de Nazaré)
dia 15 (Santa Teresa)

dia 28

Novembro

dia 1 para 2 (Finados)

dia 15 (N. S. dos Remédios)
dia 28 (Santa Catarina)

Dezembro
dia 4 (Santa Bérbara)

dia 8 (N. S. Conceic¢éo)
dia 13 (Santa Luzia)

2. Festas moveis

Quarta-feira de Cinzas

Zé Raimundo Bogi Bua Sucena Trindade, Familia de Cod6 e Rei de Nag6

Polibogi

Familia da Baia

Badé Zorogama

Dom Miguel Rei de Gama e Familia de Gama

Rainha Dina (Codd), Fina Joia
Bocalabé
Boco Jara, Caboclos Tabajara e Balanco

Obrigacdo de Ancestrais
Agué e Familia Caboclo Roxo e Encantarias
Naé e Naedona

Sobd, Oi4, Dona Servana e demais Nochés (voduns femininos)
Abé, Naité e lemanja
Navezuarina e Familia de Marinheiros

Arramba (Bancada das Tobossis) e encerramento anual das celebragdes dos voduns

Sexta-feira, 15 dias antes da Sexta-Feira Santa

Obrigacdo da Cana Verde.

Ritual da plantagdo.

Cobertura dos assentamentos dos voduns, orixas e

encantados e das imagens catdlicas. Interrupcdo de todas as atividades religiosas da casa.

Sexta-Feira Santa
12:00 horas:

Noite:

guartinhas. Renovacdo dos axés.

Sébado de Aleluia

Primeiras horas: Abieié¢, Cerimdnia do Renascimento.

ObrigacOes durante toda a tarde para Lissa e voduns da Criagdo (Abieié)

Renovagdo: os assentamentos sdo descobertos; ossé (limpeza) geral da casa, troca das aguas das

Sacrificios para todos os voduns e encantados

assentados na casa. Levanta-se a “bandeira do vodum”.

12:00 horas:
20:00 horas:

Domingo de Pascoa

Bolo da Felicidade. Cerimdnia da puni¢do em que cada membro recebe palmadas.

Tambor de Abertura da Casa. Inicio do ano litdrgico (roupa branca).

16



20:00 horas: Segundo dia da Abertura e Tambor de Pagamento (Mocambo), quando os alabés, vodunsis

poncilés e outros dignitarios ndo-rodantes recebem presentes dos voduns e encantados (roupa verde).

Segunda-feira ap6s a Pascoa

Tambor de abertura do terreiro com os encantados (roupa estampada).

Cada comemoracédo divide-se em obrigacdo, ou ritos sacrificiais reservados aos
iniciados, e em festa pablica, que se realiza no barracdo, com presenca de amigos, clientes e
simpatizantes, com a danga dos voduns e encantados manifestados no transe.

O tambor, como é chamado o rito publico, a danca, desenrola-se por muitas e muitas
horas, as vezes numa seqliéncia de um, trés, ou sete dias. As dancantes apresentam-se com
seus trajes alvissimos de bordado Richelieu ou de belos tecidos estampados nas cores dos
santos, com seus pesados colares de contas, os rosarios da mina. Com a chegada da
entidade, uma toalha é envolta na cintura ou no tronco e isto é o indicio de que uma nova
personalidade tomou conta daquela cabeca. O encantado danca, canta suas doutrinas
(cantigas), cumprimenta os presentes, conversa com 0s amigos, bebe da bebida de sua
predilecdo e volta a dancar sempre, enquanto os tocadores se revezam nos batas, ga e
xequerés.

No final do tambor, todos comem a comida preparada com as carnes dos sacrificios.
Cansados, os filhos-de-santo voltam para casa para descansar poucas horas, para enfrentar
um novo dia de trabalho. Mas podem voltar na noite seguinte ao terreiro para a
continuacgdo do tambor, pois s&o muitos 0s voduns e em maior nimero ainda os encantados,

e todos precisam dancar e dancar para assim conviver com os mortais seus filhos.

Os iniciados

Na Casa de Dona Jarina os filhos s&o iniciados para seu vodum principal e para o
vodum adjunto, isto e, para um segundo vodum. Como no candomblé, os voduns de um
iniciado formam um par correspondente a idéia de pai e mae, sendo, assim, um deles
masculino e o outro feminino. A iniciacdo compreende uma celebracdo preliminar a

cabeca, denominada aperé, como o bori do candomblé, com posterior recolhimento em

17



clausura por alguns dias, raspagem da cabeca e sacrificio de animais ao vodum, além de
outras oferendas. O ciclo é completado com a festa de saida do novo vodunsi (iniciado para
o vodum, filho-de-santo), quando o novo dangante e seu vodum sdo apresentados a
comunidade durante um tambor. Com sete anos o vodunsi recebe sua tobossi, sua princesa
menina, quando sua iniciacdo se completa e ele ganha a dignidade da senioridade iniciatica,
sendo chamado de vodunsi-gonjai. Pode ocorrer desta obrigagdo ser antes dos sete anos ou
bem depois, por exemplo, de 15 anos de sua feitura. N& ha um prazo fixo, pré-
determinado, pois quem escolhe a nova “rama dos Agonjai” ¢ sempre o vodum chefe e nao
0 pai-de-santo.

Antes mesmo da iniciagdo para o vodum, os filhos podem comecar a receber 0s
voduns e encantados. Em geral, um filho-de-santo de Pai Francelino com o grau de
vodunsi-gonjai recebe dois voduns, a tobdssi e alguns encantados, cujo nimero cresce com
0s anos de iniciagéo.

Até o presente foram iniciados 98 filhos de voduns, dos quais 28 ocupam cargos
relacionados a organizacdo do culto, como os tocadores de tambor e as equédis, 0s quais
ndo recebem as entidades através do transe. Os demais 70 sdo dancantes, isto é, devotos
que entram em transe de vodum e encantado. Destes, 18 ja atingiram o grau de
senioridade, estando aptos, portanto, a receber as meninas princesas, as tobossis jejes. O
nome dos iniciados, seus voduns e encantados estdo dados nos Quadros 3, 4 e 5. Além dos
filhos iniciados (feitos) por Pai Francelino, fazem parte da casa, evidentemente, 0s que
estdo pleiteando sua iniciacdo, tendo ja, em geral, passado pela cerim6nia do aperé de
sacrificio a cabeca, e também aqueles iniciados em nacGes de candomblé e que na Casa de
Téia Jarina receberam obrigacdes de 7, 14 e 21 anos, por exemplo. Os aspirantes e 0s que
apenas tém obrigacdo de adocdo ndo foram incluidos nos quadros.

Entre os seguidores dos voduns em Sé&o Paulo, parte veio da umbanda e houve casos
de chefes de terreiros que foram iniciados na mina e que passaram pouco a pouco a tocar a
religido dos voduns, de modo que, hoje, 0s voduns estdo presentes em varias casas paulistas
e de outros Estados ligadas a Casa das Minas de Toia Jarina por iniciacdo de seu pai ou
mde-de-santo. A maioria, porém, veio do catolicismo. Na composi¢do demogréafica do
terreiro € grande a presenca de migrantes nordestinos ou seus filhos, com a participacédo de

negros, mulatos e brancos, de extracdo social bastante modesta. Como nas outras

18



modalidades afro-brasileiras da metropole, ndo ha o corte da cor, a religido negra nao se
prende mais a origem racial dos adeptos. Alguns dos iniciados vivem em outros Estados,
onde sdo chefes de terreiros, vindo a Sdo Paulo por ocasido de suas obrigacOes e das festas
mais importantes. E grande o transito de pessoas de uma cidade para outra, através de
grandes distancias. O préprio pai-de-santo viaja constantemente a Sdo Luis para as festas
na casa de seu pai e também para outras partes do Brasil para dar obrigac6es a filhos e
atender clientes.

O grupo de culto organizado em torno de Pai Francelino é mais que uma familia-de-
santo. O parentesco entre muitos membros da casa € também o de familia de sangue e as
relacfes familiares, que envolvem também compadrio e namoro, agregam a comunidade do
terreiro numa ampla teia de deveres e reciprocidades ndo religiosos, que estreitam e
multiplicam os lagos de solidariedade impressos no parentesco religioso e na hierarquia do
culto. Vejamos:

Enedina é casada com Pedro. Sdo os pais de Sandra, a mae-pequena, que aos quatro
anos recebeu a encantada Princesa Flora, e de Edson, consagrado para tocar tambor, assim
como Carlos, marido de Sandra, e pais da equede Sonia, cuja filha Graziela ja foi escolhida
para ser equede como a méde. Sandra e Carlos tém quatro filhos: Karla Alessandra, de doze
anos, Victor Eduardo, de onze anos, que passa a maior parte do tempo com o "avg"
Francelino e ja € iniciado como axogum de Sobd, olubaté e alabé de Téia Jarina, Andressa
de cinco anos e Kaique de poucos meses. Oraci é irma de Pedro. Enedina, Pedro, Edson,
Sonia e Graziela mudaram-se para Curitiba, onde abriram casa-de-santo. Vém ao terreiro
para as festas, onde a familia volta a se reunir, onde brincam os netos.

Maércio, o pai-pequeno, é irmao de Marcos, que foi casado com Suely, com quem
teve os filhos Ilanajara e Danilo, que sera tocador.

Jandira de Nana, ja falecida, foi casada com Dinho, alabé de Sobd. A filha Cristiane
é vodunci poncilé de Xapana casada com o Alabé Edimar de Vondereji e pais de Jodo
Victor, Alex é confirmado hunt6 de Bogo Jara, Fabio ja é feito para Nand. Reinaldo é
irmao de Jandira, como Nelson, que é alabé suspenso.

Kaétia, poncilé de Xapand ¢é irma de Edson feito para Toy Azongu.

Nica de Odé ja é agonjai e € casada com Toninho de Badé, Alabé, irma de Vitoria

de Oy4, também feita e mae da poncilé Karla de Agué.

19



O Professor Jorge Adalberto confirmado Baba Egbé da parte nagd da Casa € casado
com a agonjai Damiana de Sogho e pais do Alabé Fabyo Adalberto de Poliboji, da vodunsi-
hé Cristiane de Dangbé e da vodunsi Cisleyde de Naveorualim. Sua irm& Jorgete é feita
para Oya e os filhos desta sdo do axé: o Alabé indicado Alcides de Lissa, Victor de Aden, a
poncilé indicada Andressa de Azaka e a rodante Joyce de Badé. Também, Jodo de
Verekete, irmdo do professor Jorge, é borizado e casado com Adriana de Abé, borizada e
genro de Vitoria de Oya.

Leonardo é casado com Elizabete e seu filho Leonardo foi iniciado tocador. O
irmdo de Leonardo, Vicente, é casado com Vera, que ja fez o aperé e recebe encantado.
Eles sdo os pais de Talitha e Tabatha, ja presentes na roda-de-santo. Faz parte da familia
Alex, um sobrinho que também ja danga com encantado, e seu irmdo Fabio e sua irma
Amanda, ambos aspirantes. A aspirante Iracema, ja "borizada"”, € irmd de Leonardo e
Vicente e suas filhas devem ser também iniciadas: Danielle, equede, e Tatiane, rodante.
Leonardo dirige o terreiro de sua familia. Vera tem a irmd@ Ana Maria, mée de Michelle,
"borizada", e José Roberto Janior, que também toca.

Maria da Gldria é mae de Katia, casada com Sérgio. Antdnio Aramizio € cunhado
de José Divino, ambos feitos, e tem outros parentes que ja fizeram o aperé. Alzira de Sogho
é mée do huntd de Xadantd Luciano de Xadantd e de Lucimar de Abé, borizada, ex-esposa
do vodunsi Rogério de Bogo Jara.

As familias interligam-se, os lacos de parentesco multiplicam-se, o terreiro € o lugar
da religido e do encontro, é o lugar do lazer e a praca onde todos se apresentam.

Na vida cotidiana de cada iniciado, tudo gira em torno do terreiro e seu calendario
exaustivo: como fazer os preparativos da obrigagdo, como deixar em ordem as inimeras
roupas rituais, quando encontrar um tempo livre para qualquer outra coisa? Muitos dos
filhos moram longe do terreiro, alguns em outras cidades, a cidade é grande, é grande o
esforco de cada um. S&o pobres, as vezes de classe média baixa, e as obrigacdes sdo
financeiramente onerosas, de modo que uma obrigacdo de iniciagdo muito desejada pode
ter que esperar por anos. A obrigacdo de tobossi, quando o iniciado recebe o posto de
vodunsi-gonjai, é totalmente gratuita e de responsabilidade da casa, com ajuda dos gonjai

mais velhos, obrigacdo que € determinada pelo vodum da casa. Nas demais obrigacdes, 0

20



iniciado gasta com a compra de animais, roupas, comida, objetos rituais etc., podendo
contar com a ajuda de parentes e amigos.

Durante o tambor, os filhos parecem cansados, pois as festas publicas s&o
precedidas por obrigacfes sacrificiais que fregiientemente viram a noite, mas também
sempre parecem contentes. E quando os tambores tocam e as entidades chegam, eles séo
capazes de dancar por muitas horas sem descanso. Quando ndo h& tambor, num dia de
vodum, todos se reunem na sala do altar catolico para o ritual da avaninha, rezas de voduns
acompanhadas pelo ga e xequereés.

As criancas, muitas, estdo sempre presentes no tambor. Entram na roda, tocam
tambor, correm de 14 para c4, conversam com 0s encantados. E tém sua predilecGes entre
os caboclos e voduns. Victor, o entdo garotinho enrabichado por Dona Mariana na cabeca
de Francelino, sempre pedindo colo, sempre querendo sua atencdo, mal se aproximava do
mesmo Francelino quando virado no Caboclo Zé Raimundo e hoje ja esta com seus 11
anos, tocando e desempenhado fungdes. As criangas do terreiro vao sendo socializadas no
cotidiano da mina e aprendendo os ritos como aprendem tudo o mais.

Em todas ou em quase todas as celebracdes da casa, obrigacdes, tambores, estard
presente Dona Mariana, a princesa cabocla filha do Rei da Turquia. Cedo ou tarde ela
chega e comanda todo o ritual, assumindo a chefia da casa de Dona Jarina, que ela chama
de irma. Xica Baiana, encantada de Mércio, o pai-pequeno, é sua principal acolita.

Dona Mariana é sempre o centro das atengbes e nenhum dos filhos de Pai
Francelino disfarca a enorme devocdo que todos tém por ela. Danga, canta, conversa,
chama a atencdo dos filhos, corrige o ritmo dos tambores, recebe as visitas e faz até
discurso, quando a solenidade o exige. Quem freqiienta o terreiro apenas durante 0s
tambores dificilmente convive com o pai-de-santo, pois seu corpo e sua cabeca estdo
sempre tomados pela personalidade de Mariana. Ela fala por ele e pelo tambor-de-mina, é

a grande porta-voz dos voduns e encantados do Maranhdo em terras de S&o Paulo.

O tambor-de-mina em Sao Paulo

A histdria da Casa das Minas de Thoya Jarina inclui-se no processo de expansao e

diversificacdo das religides afro-brasileiras em S&o Paulo, em curso a partir dos anos 60.

21



Componente de um movimento de migracdo do Nordeste e Norte, que trouxe para 0
Sudeste as mais variadas formas de cultos a orixas, voduns, inquices, encantados e
antepassados, e que encontrou em S&o Paulo, assim como em outras grandes cidades da
regido, condicdes culturais e econdbmicas muito favoraveis, num processo de mudanca
sociocultural que incluia a valorizacdo do que se considerava entdo as verdadeiras raizes da
cultura brasileira, a chegada dos voduns do tambor-de-mina expressa uma demanda nova
no contexto da sociedade secularizada. E o pluralismo religioso, com a possibilidade da
livre escolha da religido num leque de possibilidades sacrais e magicas, como num mercado
religioso, que inclui, no limite, a formacéo da empresa religiosa, a multiplicacéo de templos
através da franquia e a constituicdo do adepto como consumidor religioso. A sociedade
diversifica-se em mercado, consumo, identidades, e assim também diversifica-se a religido
(Pierucci e Prandi, 1996).

No tambor-de-mina paulista, como nas demais modalidades religiosas de origem
negra presentes na cidade, misturam-se adeptos negros, pardos e brancos, sem distingdo de
origem racial, como mais um elo da cadeia que transformou a religido étnica em religido
para todos. Através da atuacdo do seu lider, Pai Francelino de Xapand, a mina em Sao
Paulo convive com modalidades da umbanda, do candomblé, do xangd do Nordete e do
batuque em contatos que sdo, a0 mesmo tempo, burocraticos, religiosos e culturais,
sugerindo novas formas de influéncia e sincretismo: a diversidade construindo espacos de
expressao de interesses comuns e dificuldades afins das religides afro-brasileiras.

Pai Francelino tem varios oyés em casas de candomblé como o de Balogun na Casa
das Aguas, do Babalorixd Armando de Ogum (Itapevi), Araibatan n’Ilé Alakéta Axé
Ibualamo, do Babalorixa José Carlos de lbualamo (Sdo Paulo), e Mogba Xangb no 11é
Alakéti Axé Aira, do Babalorixa Pércio de Xang0, além do cargo de Baba Kekeré do Il1é
Axé Yemowa, de seu pai, hoje falecido, em Sdo Luis do Maranhdo.

Pai Francelino cultiva lagos de relacionamento e amizade com todas as religides
afro-brasileiras nos mais diferentes pontos do Pais. Dedica-se ao didlogo inter-religioso e
politico-religioso, participando de inumeras instituicGes voltadas a defesa das tradigdes de
origem africana, sendo membro da URI (United Religions Initiative) — Iniciativa das
Religides Unidas, do Conselho Parlamentar pela Cultura de Paz da Assembléia Legislativa

do Estado de S&o Paulo, do Comité Paulista pela Etica na Programacio de Radio e TV, e

22



também do CONER — Conselho Estadual de Ensino Religioso do Estado de S&o Paulo, ao
lado de bispos catolicos, sheiks mugulmanos, rabinos, monges budistas, espiritualistas,
espiritas, umbandistas, afro-brasileiros, metodistas, prebisterianos, anglicanos etc. entre
outras funcdes.

No terreiro, as relagdes entre os seguidores da religido dos voduns e encantados, que
envolvem complexo conjunto de obrigagdes hierarquicas, interdependéncia, reciprocidade e
formas de solidariedade muito bem delineadas, ampliam-se e se fortalecem com as redes de
parentesco das inumeras familias de sangue que se emaranham no grupo de culto.
Parentesco de santo e parentesco de sangue misturam-se e se enredam: ninguéem esta
sozinho no tambor-de-mina. O controle social é generalizado e o grupo praticamente vai se
fechando sobre si mesmo, como um nucleo duro que elabora respostas coletivas para a vida
individual no cotidiano da sociedade além grupo de culto, para a vida de seus membros fora
do terreiro. A religido é assim, ao mesmo tempo, o espaco dos deuses, da familia, do lazer,
da socializagdo das criangas, da construcdo da identidade psicolégica de cada um.

A organizagdo dos voduns e encantados em familias, cada uma com suas
caracteristicas e simbolos, datas de comemoracdo, obrigacdes e preceitos, exprime a
necessidade de ordenacdo deste mundo a partir da ordenacdo do mundo sobrenatural. Nada
esta solto, isolado ou sozinho. O sentido da religido envolve a possibilidade de expressdo
de multiplos egos, ninguém ¢é uma coisa s6. A possibilidade de um filho-de-santo receber
mais de uma dezena de entidades é emblematica. E ao mesmo tempo que a mina promove
essa capacidade de expressao individual multipla quase ilimitada, ela organiza e regula as
manifestacdes possiveis através da estrutura das familias de entidades e do calendario das
festas, fazendo da diversidade sin6bnimo de ordem e disciplinando, através da
hierarquizacao iniciatica, a possibilidade do caos antevista na variedade quase sem fim de
manifestacbes de deuses, espiritos, encantados, numa multiddo de representacdes
sobrenaturais, anulando e redefinindo cada personalidade individual. Como se a regra
fosse: somos um e somos tudo; é preciso experimentar cada possibilidade de sermos o
outro, experiéncia que a sociedade nos nega na definicdo das classes e papéis sociais.

A religido tradicional que migrou e que se refez na cidade moderna vai assim se
mostrando como imagem caricatural da sociedade atual, que é a sociedade da diferenca e da

multiplicidade. Nessa sociedade secularizada, onde ndo ha mais lugar para a religido unica

23



e hegemonica, capaz, como no passado recente, de ditar regras para a sociedade como um
todo, nessa sociedade que nédo precisa mais de deuses, que seguem cultuados em vista agora
das necessidades dos individuos, nessa sociedade o tambor-de-mina vai se expandindo
como uma das infindaveis religides da metrépole contemporanea. Como aconteceu com 0s

orixas pouco antes, agora também os voduns vao se fazendo deuses metropolitanos.

* * *

24



Quadro 1. Voduns assentados na Casa das Minas de To6ia Jarina

Familia Vodum Nacéo Orixa Santo catdlico
correspondente sincretizado com o
vodum
Dambira Azonce Jeje Omulu-Obaluaé S&0 Sebastido
Ac6ssi Jeje Omulu-Obaluaé Sédo Lazaro
Alogué Jeje Ossaim -
Azile Jeje Omulu-Obaluaé Sdo Roque
Bocalabé Jeje Eua Santa Teresa
Dangbé Jeje Oxumaré S&o Bartolomeu
Eowa Jeje-nagb Eua N. S. do Carmo
Lepom Jeje Omulu-Obaluaé Sdo Roque
Naveorualim Jeje Oxum N. S. da Gléria
Oruana Nagb - Santa Inés
Idarco Nagd Oxumaré Sédo Bartolomeu
Xapand Nagd Omulu-Obaluaé Séo Sebastido
Polibogi Jeje Omulu-Obaluaé S&o Manoel
Davice Dogu Jeje Ogum Santos Reis
Naé Jeje lemanja -
Sepazim Jeje - -
Zomadénu Jeje Omulu-Obaluaé Santos Reis
Docgupé Jeje Ogunja Santo Anténio
Arronovissava Jeje Oxalufa Jesus Cristo
Bediga Jeje Ogum Santos Reis
Savaluno Aglié Jeje Oxdssi Santa Helena
Azaca Jeje Ox0ssi Séo Sebastido
Bogo Jara Nagd Logun-Edé Santo Expedito
Bogo Vondereji Nagb Xangb Santo Antonio
Queviossd Abé Jeje lemanja N. S. da Conceicédo
Averequete Jeje-nagd Xang6 Aganju Séo Benedito
Badé Jeje-nagd Xango Sédo Pedro
Lissa Jeje-nagd Oxaguia Jesus Cristo
Nana Jeje-nagd Nana Senhora Santana
Navezuarina Nagd Oxum Santa Luzia
Sobd Jeje Oia Santa Barbara
Xadanta Jeje Xang0 Aira Sdo José
Orixa Ogum Nagd Ogum Sé&o Jorge
Odé Nagd Ox0ssi Santa Helena
Xangd Nagd Xangd S&o Pedro
Oia Nagd Oia Santa Bérbara
Oxum Nagd Oxum N. S. da Gléria
Ajé Nagd Ajé Xaluga -
lemanja Nagd lemanja N. S. das Candeias

25



Quadro 2. Freqiiéncia dos voduns assentados

na Casa das Minas de Téia Jarina
e dos correspondentes orixas

Vodum NUme- Orixa NUme-
ro de correspon- ro de
casos dente casos

Naveorualim 22 Oxum 37

Navezuarina 10

Oxum 5

Docu 12 Ogum 25

Dogupé 1

Bediga 1

Ogum 11

Abé 17 lemanja 20

Naé 2

lemanja 1

Sobd 17 Oié-lansd 28

Oia 11

Badé 11 Xangb 21

Averequete 3

Vondereji 2

Xadantd 2

Dada-hd 2

Xangd 1

Xapand 3 Omulu- 21

AcOssi 10 Obaluaé

Lepom 3

Zomadonu 1

Polibogi 2

Azile 2

Agué 7 Ox0ssi 13

Azaca 1

Odé 5

Lissa 4 Oxala 5

Arronovissava 1

Eua 2 Eud 3

Bocalabé 1

Boco Jara 4 Logun-Edé 4

Dangbé 2 Oxumaré 3

Idarco 1

Nand 2 Nand 2

Ajé 1 Ajé Xalugé 1

Alogué 1 Ossaim 1

26



Quadro 3. Iniciados Dangantes e seus Voduns e Tobdssis

Iniciado Ano de | Cargo sacer- Vodum Vodum Adjunté | Tobossi
Ordem de inicia- dotal Principal
iniciacéo cdo
Dos filhos Pai Francelino 1964 Pai, Toy Xapana Soghb (*) Assuabebé
dangantes Vodunnon (Azonce)
1 Norma 1979 Afastada Dogu Abé
2 Oraci 1979 Naveorualim Acossi
3 Enedina 1981 com casa em Eowa Lissa Agamavi
Curitiba
4 Ernesto 1982 falecido em Badé Eowa
1993
5 Ariovaldo 1982 Falecido Oia Dogupé
6 Mércio Adriano 1984 Toy Hunji (pai- | Bogo Jara Soghd Idojasi
pequeno)
7 Sandra Aparecida 1984 Izadioncoé Xadanta Naveorualim Sindoromin
(mae-
pequena)
8 Joaquim 1984 falecido em Averequete Soghd Berebosi
1992
9 Marcos Antonio 1984 Badé Oruana Elacindé
10 Ana Maria 1985 Lissa Abé
11 Manoel 1986 falecido em Poliboji Navezuarina
1989
12 Fernando 1987 Dogu Naveorualim
13 Sueli 1987 Agié Soghd Delobé
14 Solange Maria 1987 com casa em Abé Lepon Azondolabé
Belém
15 Vitéria Maria 1987 Afastada Soghé Dogu
16 Cidinéia Maria 1987 falecida em Naveorualim Dogu
1993
17 Jandira 1987 falecida em Nand Agué
2000
18 Maria Rosa 1987 Afastada Oxum Xangd
19 Reinaldo 1988 Agulé Oia
20 Nelson 1988 Afastado Abé Badé Dandalossim
21 Airton 1989 com casa em Bogo Jara Navezuarina
Ibidna
22 Jodo Batista 1989 com casa em Naveorualim Lissa Anarodim
Santo André
23 Alberto Jorge 1990 com casa em Badé Soghd
Manaus/AM
24 Maria da Gléria 1990 com casa ho Abé Dogu
Parand
25 Carlos Eduardo 1990 Ogum Oxum
26 Miriam Marlene 1990 lya bii (Mae Dogu Abé Dagusi
criadeira)
27 Lairton 1990 Afastado Naveorualim Dogu
28 Vera Lcia 1990 Afastada Navezuarina Agué Iralabé

27




29 Cantora 1990 Afastada Abé Acossi

30 Leonardo 1991 com casa em Dogu Navezuarina Akisilobé
Séo Paulo

31 Maria Noémia 1991 com casa em Odé Oxum
Séo Paulo

32 Dinora 1991 falecida em Abé Lissa
1995

33 Iracy 1991 falecida em Aglié Abé Huessobé
2004, sua casa
continua em
Diadema

34 Edilson 1992 Badé Navezuarina

35 Alzenir 1992 Zomadonu Abé

36 Elizabete 1992 Oia Acossi

37 Genival 1993 Ogum Oia

38 Elza 1993 Ogum Oxum

39 Sérgio 1993 Averequete Soghd

40 Edison 1993 Navezuarina Docu

41 Katia 1993 Oia Docupé

42 Odete 1993 Oia AcOssi

43 Antdnio Aramizio 1994 Com casa em Dogu Naé
Ituiutaba/MG

44 José Divino 1994 Lepon Naveorualim

45 Leonel Vicente 1995 Badé Navezuarina

46 Deusane Regina 1995 Abé Lepon

47 Maria Aparecida 1995 Abé Azile

48 Antdnio Bernardino 1996 com casa em Acossi Sapata Abé
Diadema

49 Hamilton Anselmo 1998 Com casaem Acosakpaté Naveorualim
Curitiba/PR

50 Nica 1999 Odé Naveorualim Glegbenusi

51 Cristiane 1999 Dangbé Naveorualim

52 Chica 1999 Oyéa Azaka

53 Arminda (Le&o) 1999 Oyéa Ogum

54 Vitéria 1999 Oya Akdssu

55 Marta 1999 Naveorualim Akdssu

56 Walkiria 1999 Com casa em Ogum Soghd
Diadema

57 Nilson 1999 Com casa em Naveorualim Odé Nowin Dunsi
Diadema

58 Augusta 2000 Naveorualim Badé

59 Fébio Neves 2000 Nana Badé

60 Lucrécia 2001 Naveorualim Dogu

61 Jean Karlo 2001 Com casa em Lego Xapand Soghd Azonmeunsi
Manaus/AM

62 Damiana (Cicera) 2001 Soghé Aglié Funzosi

28




63 Jorgete 2001 Oya Aglié

64 Cysleide 2001 Naveorualim Badé

65 Edson 2002 Azongu Soghd

66 Dirce 2003 Oya Akédssu

67 Sérgio 2003 Jara Soghd

68 Rogério Céassio 2003 Jara Soghd

69 Alzira Maria 2003 Soghé Lego Xapana
70 Cléaudio 2004 Naveorualim Badé

(*) Pai Francelino recebe também Dogu, que comanda a casa 0 ano inteiro, presidindo as iniciagdes.

29




Quadro 4. Iniciados Dangantes e seus Encantados

Iniciado Familia do Familiada | Familiada | Familiada | Familiade | Familiada | Familiade | Outras
Lengol Turquia Baia Bandeira Codo Gama Surrupira | familias
Pai Jarina e Mariana, Jodo da Zé Baliza da
Francelino Ricardino Guerreiro Mata Rei Raimundo Gama
de da Boji Bua
Alexandria Bandeirae | Sucena
e Caboclo Ita | Trindade
Menino de
Léria
Norma Baiano Jodo da
Grande Mata Rei
Constanti- da
no Chapéu | Bandeira
de Couro
Oraci Princesa Rosario e Joana Vo
Moca Fina Tapindaré Gunga Surrupira
de Ota
Enedina Dom Japetequara Maria de Boco da indio
Antdnio do Légua Escama Velho
Juncal Dourada
Ernesto
Ariovaldo D. Jodo Tapindaré Taguacé Martim
Soeira, Pescador
Bardo de
Guaré e
Princesa
Juliana
Marcio Rainha Tabajara e Xica Tombacé Oscar de Boco do Surrupi-
Adriano Barbara Itacolomi Baiana Légua Capim rinha do
Soeira e Liméo Ganga
Boco Lauro
das Mercés
Sandra Princesa Tapindaré Serraria Teresa de Trucoeira
Aparecida Flora e Toi Légua
Zezinho de
Maramada
Joaquim Jaguare-ma Francisqui- Cabocla
e nho da Jacira
Herundina Cruz (Mata)
Vermelha
Marcos Dom Joéo Balanco e Princesa Zé Rai- Mata
Antbnio Soeira Ubirajara Iracema mundo e Zombana
José de
Légua
Ana Maria Moca Fina Jondia Julio
de Ota Galeno
(Mari-
nheiro)
Manoel Mané Caboclo
Baiano Pena
Branca
(Mata)
Fernando Jodo
Guerreiro

30




Sueli Maresia Princesa Dorinha Rainha
Linda Boji Buae | Anadié
Antdnio de
Légua
Solange Princesa Jodo da Expedito
Maria Flora e Dom Mata de Légua
Jodo Soeira
Vitéria Ubirata Zé Moreno Cabocla
Jussara
(Mata)
Cidnéia Princesa Caboclo da | Ritade Caboclo
Maria Indird llha Céssia Sete
Cachoei-ras
(Mata)
Jandira Menina do Mariano Aderaldo Tucumd Caboclo
Caidd Boji Bua Flecheiro
(Mata)
Maria Rosa
Reinaldo Guapin- Lourenco Tananga
daia de Légua e
Aleixo Boji
Bua
Nelson Mensa- Corisco Zé Rai-
geiro de mundo e
Roma Zeferina de
Légua
Airton Bardo de Jodo da Caboclo Ita
Guaré Cruze
Herundina
Jodo Batista Caboclo Ita Mestra
Luziaria
(Mestres da
Jurema)
Alberto Jorge | Rei Dom Jodo da Manezi- Boco
Sebastido Mata nho de Carlos
Léguae Marinheiro
Zulmira de
Légua
Maria da Princesa Jodo de Rosinhade | Bogo Boiadeiro e
Gloria Moca Fina Leme Légua Sanatiel Pedro
de Ota Marinheiro
Carlos Caboclo
Eduardo Rompe
Selva
Miriam Princesa Menino do | Corisco Petioé Pequenini- Zimbarué
Barra do Dia | Morro nho
Lairton Mariana e Zé Rai-
Tupi- mundo
nambéa Bogi Bua
Vera Lucia Bardo de Juracema Maria do Senhora Cabocla
Guaja Balaio Dantd Guaciara
(Jure-
meira)
Cantora Caboclo Mane- Marinheiro
Rosério zinho de
Légua
Leonardo Principe Candeias Zeferino Dandarino | Antdnio de | Bogo do Marzagéo Caboclo
Alterado e Légua Capim Zuri (Mata)
Bardo de Limao e Mari-

31




Anapoli nheiro Gu-
mercindo
Maria Jodo
Noémia Baiano
Dinora Martim
Pescador
Iracy Guaraci Severino
Edilson D. Carlos e Sentinela Caboclodo | Mearime Dona
Princesa Munir Folha Seca Jurema
Linda do (Mata)
Mar
Alzenir Espadinha | Cabocli-
nho
Elizabete Maria Caboclo da Maria Rosa Cabocla
Antdnia Ilha Guara-ciara
e
Marinheiro
Paulo
Genival Aralina
Elza Jaciara e
Lajinha
Sérgio Rosério Pirind Jadiel Rompe
Mato
Edison Girassol e
Sultdo das
Matas
Katia Zefa Joaquin- Isaquiel
zinho de
Légua
Odete Maria do Pedrinho Isadiel Jurema
Balaio de Légua
Antonio Aralina
Aramizio
José Divino Bardo de Tabajara Jodo de
Guaré Légua
Leonel Juracema Silvino Manezi- Folha da
Vicente nho de Manhé e Zé
Légua do Barco
de Ouro
Deusane Pirina Cristina de Marinheiro
Regina Légua
Maria Marinheiro
Aparecida e Cabocla
Jurema
Antdnio Baianinho | Vigonomé | Aleixo de Caboclinho
Bernardino Légua da Mata
Hamilton Ubirajara Zé Caboclo
Anselmo Raimundo Flexeiro
Nica Moga Fina Tonh&o Vigia da
de Ota Mata
Cristiane Guerreirinh
0
Chica Margarida
de Légua
Arminda Lazaro Olho de
(Ledo) Cobra
Vitoria Morro de Tatandaré

32




Areia

Marta Maria Touro
Baiana Branco
Walkiria Marinheiro
Braum,
Pena Verde
Nilson Princesa Juracema Itaguacé Jodo da 7 Flechas,
Clara Estrada Boco
(boiadeiro) Claudio
Marinheiro
Augusta Chica
Baiana
Féabio Neves Caboclo Jodo da Zé
Nobre Mata Raimundo
Lucrécia
Jean Karlo Ventania Chica Onca Tigre,
Baiana Ze Pelintra
(jurema)
Damiana Maria de | Rainha Mata
(Cicera) Angola Diana Virgem,
Zezinho
Marinheiro
Jorgete Zé do Maria Filé 7 Flechas
Chicote
Cisleyde Menino de Princesa Rose Flor Jacira
Ouro Barra do
Dia,
Tuoinambd
Edson Cacarazinh | Maria José
0 (Dona
Florzinha)
Dirce Caboclo
Jamandi
Sérgio Seu Cigano | Zé do Boco da
Coquinho Escama
Dourada
Rogério Seu Sereno | Jorgino
Alzira Maria Manoela D.
Jureminha,
Marinheiro
Borges
Claudio Duque Seu
Marqués de Vaqueiro
Pombal

33




Quadro 5. Iniciados Nao-Dangantes e seus VVoduns

Iniciado Ano Cargo sacerdotal (*) | Vodum principal Vodum adjunté
inici-
acao
1. Pedro 1986 Hunté de Sogbd Badé Abé
2. Kelvany 1986 Hunt6 e axogum da Lepon Naveorualim
Encantaria
3. Dinho 1987 | Alabé de Sogho Lissa Abé
4. Edison 1988 Hunté de Xapana Lepon Sepazim
5. Henrique 1991 Hunt6 de Eowa Alogué Naveorualim
6. Sonia 1991 Vodunsi Poncilé de Soghd Docu
Eowa
7. Zezinho 1991 Alabé Ogum Navezuarina
8. Toninho 1991 | Alabé Badé Sobd
9. Maércio 1991 | Alabé (falecido) Averequete Sobd
10. José 1991 | Agaipi Ogum Oi4
Augusto
11. Paulo 1992 Hunt6 de Naveorualim | Averequete Navezuarina
12. Regina 1992 Equede de Xapand Sogh6 Agué
Célia (afastada)
13. Paulo 1993 Alabé de Sogbd Lissa Navezuarina
14. Carlos José | 1994 | Alabé de Thoya Jarina | Bogo Vondereji Navezuarina
15. Aratan 1995 Agbagigd Dangbé Naveorualim
16. Alexsandro | 2000 Hunt6 de Bogo Jara Abé Naveorualim
17. Jorge 2000 | Agbajigan Ogum Abé
Augusto
18. Karla 2000 | Vodunsi Poncilé de Agué Naveorualim
Cristina Agué
19. Edimar 2000 | Alabé de Agué Vondereji Naveorualim
20. Cleide 2000 Ekédi de Soghd Oxum Ogum
21. Fabio 2001 Alabé de Abé Poliboji Naveorualim
Adalberto
22. Gildo 2001 Axogum Ogum Abé Kecé
23. Victor 2002 Alabé, Axogum de Dada-hd Soghd

34



Eduardo

Soghé e Olubata

Xapand

24. Leonardo Jr | 2003 Agbajigan Ogum Abé

25. Fabio José 2003 Hunt6 de Naveorualim | Agié Sogho

26. Luciano 2003 Hunt6 de Xadanta Xadanta Naveorualim
27. Jorge 2004 Baba Egbé 11é Olodé Ogum Naveorualim

Adalberto
28. Cristiane 2004 Vodunsi Poncilé de Dada-ho Naé
Xapand
29. Kétia Maria | 2004 Vodunsi Poncilé de Azile Naveorualim

(*) Cargos: agaipi, sacrificador (jeje); alabé, tocador de tambor (jeje); axogum, sacrificador (nagd); equede (nagd) ou

vodunci-poncilé (jeje), mulher que zela pelas entidades em transe; huntd, tocador-chefe (jeje); agbagiga, encarregado dos

assentamentos (jeje).

35



Referéncias Bibliogréaficas

Bastide, Roger. As religides africanas no Brasil, Sdo Paulo, Pioneira, 1971.

Eduardo, Octavio da Costa, The Negro in Northern Brazil. Seatle, University of
Washington Press, 1948.

Ferretti, Mundicarmo Maria Rocha. Desceu na guma: o caboclo no tambor-de-mina no
processo de mudanca de um terreiro de S&o Luis - a Casa de Fanti-Ashanti. Sdo Luis,
Sioge, 1993.

. Terra de caboclo. Sdo Luis, Secretaria de Cultura do Maranhdo, 1994.
. Mina, uma religido de origem africana. Sdo Luis, Sioge, 1985.

Ferretti, Sérgio Figueiredo. “Voduns da Casa das Minas”, in: Moura, Carlos Eugénio
Marcondes de (org.), Meu sinal esta no teu corpo. Sao Paulo, Edicon; Edusp, 1989.

, Repensando o sincretismo: estudo sobre a Casa das Minas. Sdo Paulo e S&o Luis,
Edusp & Fapema, 1995.

. Querebentd de Zomadonu: etnografia da Casa das Minas do Maranhéo, 22 edicdo
(12 edicdo: 1985). Sdo Luis, Editora da Universidade Federal do Maranh&o, 1996.

Pereira, Manuel Nunes. A Casa das Minas: culto dos voduns jeje no Maranhdo, 2% edicédo
(18 edicdo: 1947). Petropolis, Vozes, 1979.

Pierucci, Anténio Flavio e Reginaldo Prandi. A realidade social das religides no Brasil.
Séo Paulo, Hucitec, 1996.

Prandi, Reginaldo. Os candomblés de Sdo Paulo: a velha magia na metrépole nova. Sdo
Paulo, Hucitec e Edusp, 1991.

. Herdeiras do axé: sociologia das religiGes afro-brasileiras, Sdo Paulo, Hucitec,
1996.

Santos, Maria do Rosario Carvalho e Manoel dos Santos Neto. Boboromina: terreiros de
Sao Luis, uma interpretacao sécio-cultural, Sdo Luis, Sioge, 1989.

Nota:

Versdo atualizada em janeiro de 2005 do artigo publicado em Afro-Asia, 19/20, pp. 109-
133, 1997.

36



