
NAS PEGADAS DOS VODUNS: 

Um terreiro de tambor-de-mina em São Paulo 

 
 

Reginaldo Prandi 
 

Capítulo publicado em: 

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de (org.) — Somavó, o amanhã nunca termina. 

São Paulo, Empório de Produção, 2005, pp. 63-94, ISBN 8588944049. 

 

 

 

Introdução 

 

As mais diversas modalidades das religiões afro-brasileiras, senão todas elas, podem 

ser encontradas na São Paulo de hoje. Provenientes das mais diferentes regiões do Brasil, 

onde se originaram a partir da herança cultural do escravo, essas variantes religiosas 

convivem e disputam entre si, e com as demais religiões da metrópole paulista, adeptos, 

clientes e reconhecimento social, mas a diversidade religiosa afro-brasileira em São Paulo é 

recente, não tendo mais que trinta anos. 

A umbanda, de seu nascimento no primeiro quartel deste século até os anos 60, foi a 

grande e praticamente única religião afro-brasileira em São Paulo.  Seu surgimento e 

expansão estão historicamente associados à industrialização do Sudeste e à formação das 

grandes cidades brasileiras no século XX, enquanto o candomblé, a partir do qual a 

umbanda constituiu-se em contato com o kardecismo, mantinha-se restrito aos seus 

territórios originais, sobretudo a Bahia e outros Estados em que é conhecido por 

denominações locais: o xangô em Pernambuco e o batuque no Rio Grande do Sul, além da 

macumba no Rio de Janeiro, estreitamente ligada ao candomblé da Bahia.  

Candomblé, xangô e batuque são variantes rituais da religião dos orixás no Brasil.  

A religião dos orixás, divindades da cultura iorubá ou nagô, consolidou-se em território 

brasileiro entre os meados do século XIX e o início do século XX como expressão cultural 

de escravos, negros livres e seus descendentes.  A umbanda também cultua os orixás, mas 



 2 

seu panteão foi muito ampliado com entidades que são espíritos desencarnados, os 

chamados caboclos, pretos velhos, boiadeiros, baianos, marinheiros e outros. 

Na década de 1960, quando a umbanda já se consolidara em São Paulo, o 

candomblé trazido por migrantes nordestinos foi sendo introduzido na cidade e se 

instalando rapidamente nesse novo território.  Muitas casas de candomblé importantes de 

Salvador abriram filiais em São Paulo; líderes religiosos de origem baiana anteriormente 

estabelecidos no Rio de Janeiro mudaram-se ou passaram a permanecer em São Paulo parte 

do tempo.  Não tardou muito para que a umbanda perdesse sua hegemonia como a religião 

afro-brasileira da metrópole industrial.  Assim como a umbanda, que já se formou como 

religião universal, o candomblé no Sudeste deixou de ter o caráter de religião exclusiva de 

uma população de afro-descendentes, religião étnica,  para vir a ser uma religião aberta a 

todos, não importando a origem racial (Prandi, 1991; 1996, cap. 2). 

Além dos orixás, outras divindades foram trazidas da África pelos escravos: os 

inquices dos povos bantos, praticamente esquecidos e substituídos pelos orixás nagôs nos 

candomblés bantos, e os voduns originários de povos ewê-fons, de região do antigo Daomé, 

hoje república do Benim, designados jejes no Brasil.  O culto aos voduns sobreviveu na 

Bahia e no Maranhão.  Em Salvador e cidades do Recôncavo, a religião dos voduns é 

denominada candomblé jeje-mahim.  No Maranhão recebeu o nome de tambor-de-mina.  

Na Bahia é pequeno o número de grupos de culto jeje em comparação com o número de 

casas de orixá.  No Maranhão os voduns estão presentes em praticamente todas as casas de 

culto afro-brasileiro e os orixás ali cultuados nas casas de vodum são igualmente chamados 

de voduns, às vezes com a referência de que se trata de um vodum nagô e não jeje. 

Os orixás tornaram-se bastante populares em São Paulo, como de resto em quase 

todo o  Brasil, e sua popularidade pode ser medida por sua presença expressiva na cultura 

popular brasileira (incluindo literatura, teatro, cinema, telenovela, música popular, carnaval, 

culinária), mas os voduns são praticamente desconhecidos nessa cidade, onde mesmo os 

adeptos de religiões afro-brasileiras pouco sabem desses deuses tão cultuados em São Luís. 

Em 1977, um jovem líder da religião dos voduns, Francelino Vasconcelos Ferreira, 

ou Francelino de Xapanã, como prefere ser chamado, trouxe para São Paulo o culto dos 

voduns tal como se constituiu em São Luís do Maranhão.  Vinte e oito anos depois, a 



 3 

religião dos voduns conta com a casa já bem consolidada de Pai Francelino, a Casa das 

Minas de Tóia Jarina (que Francelino prefere escrever Thoya Jarina) e com vários terreiros 

dela derivados.  A religião dos voduns assim vai se espalhando por São Paulo e, de São 

Paulo, para paragens mais além. 

 

Voduns do Maranhão 

 

 

Em São Luís e outras cidades do Maranhão, a religião dos voduns recebeu o nome 

de tambor-de-mina, alusão à presença constante dos tambores nos rituais e aos escravos 

minas, como eram ali designados os negros sudaneses. Vários pesquisadores têm se 

dedicado ao estudo do tambor-de-mina, especialmente Sérgio Figueiredo Ferretti (1996), 

Mundicarmo Ferretti (1985) e outros autores contemporâneos, além dos precursores  

Octavio da Costa Eduardo (1948), Manuel Nunes Pereira (1979) e Roger Bastide (1971, v. 

2, cap. 1). Trata-se de religião iniciática e sacrificial, em que os sacerdotes são ritualmente 

preparados para "incorporar" as divindades em transe.  As entidades manifestadas, que 

podem ser voduns ou encantados (espíritos), vêm à terra para dançar em cerimônias 

públicas denominadas tambor.  As entidades são assentadas (fixadas em artefatos sacros) e 

recebem sacrifício, com oferta de animais, comidas, bebidas e outros presentes.  Segundo 

tradição africana que se manteve no Brasil, cada humano pertence a um vodum, sendo para 

ele ritualmente consagrado em cerimônias iniciáticas, como ocorre no candomblé dos 

orixás.  O tambor-de-mina, assim como outras modalidades religiosas afro-brasileiras, 

apresenta forte sincretismo com o catolicismo e suas festas têm um calendário colado ao da 

Igreja Católica (Ferretti, 1995).  No Maranhão, festas e folguedos populares de caráter 

profano, como o bumba-meu-boi e o tambor-de-crioula, estão muito associados ao tambor-

de-mina. 

Dois dos antigos terreiros de São Luís, fundados por africanas em meados do século 

passado, sobreviveram até os dias de hoje e constituem a matriz cultural do tambor-de-mina 

a Casa Grande das Minas  (Kuerebentan Zomadonu) e a Casa de Nagô (Nagon Abioton).  

A Casa das Minas, de cultura jeje, é um terreiro de culto exclusivo dos voduns, os 

deuses jejes, os quais, entretanto, hospedam alguns voduns nagôs, ou orixás, não havendo 

culto a encantados ou caboclos.  Seu panteão é bastante numeroso e bem organizado, sendo 



 4 

os voduns reunidos em famílias.  Tendo alcançado enorme prestígio, a Casa das Minas 

encontra-se hoje em processo de extinção, pois há muitos anos não se faz iniciação de 

novas dançantes, ou vodunsi, nomes dados às devotas que incorporam os voduns em transe.  

As dançantes remanescentes estão reduzidas hoje a menos de meia dúzia de mulheres já 

idosas e mesmo elas não contam com iniciação completa. Em carta para mim, disse Sérgio 

Ferretti: "Há mais de 80 anos (1913 ou 1914) não se faz iniciação de vodúnsi-gonjaí.  Entre 

as vodúnsi atuais, embora em número reduzido, há pessoas que começaram a dançar na 

Casa desde inícios da década de 1930 até 1950. Todas elas têm um nome africano privado 

que lhes foi dado por uma tobóssi. Foram portanto iniciadas como vodúnsi-he." Nenhum 

outro terreiro se originou diretamente dessa casa, mas sua influência no tambor-de-mina é 

enorme, havendo estudos detalhados sobre seus deuses e ritos, merecendo suas sacerdotisas 

grande respeito na sociedade local  (Ferretti, 1989, 1995, 1996). 

A Casa de Nagô, de origem iorubá, cultua voduns, orixás e encantados ou caboclos, 

que são espíritos de reis, nobres, índios, turcos etc.  Desta casa originaram-se muitos 

terreiros, proliferando-se por toda São Luís e outras localidades da região um modelo de 

tambor-de-mina bastante baseado nessa concepção religiosa de culto a voduns e 

encantados, encantados que em muitos terreiros têm o mesmo status de divindade dos 

voduns, com eles se misturando nos ritos em pé de igualdade. 

Entre outras casas de mina de São Luís, igualmente antigas, destacam-se o Terreiro 

do Egito (Ilê Axé Niamê) e o Terreiro de Manuel Teu Santo, os quais deram origem a cerca 

de vinte terreiros, multiplicados em muitos outros (Santos e Santos Neto, 1989).  Do 

Terreiro do Egito originou-se o Terreiro de Iemanjá, que tem papel destacado na história do 

tambor-de-mina em São Paulo, pois seu fundador, Pai Jorge Itacy, é o pai-de-santo de 

Francelino de Xapanã, pelas mãos de quem os voduns do Maranhão vieram para São Paulo. 

 

O panteão da Casa das Minas 

 

Embora a Casa das Minas não tenha originado outras casas de culto, sua estrutura e 

panteão tem sido um modelo para outras casas. 



 5 

Os voduns, deuses do povo fon ou jeje são forças da natureza e antepassados 

humanos divinizados.  Os voduns cultuados na Casa das Minas estão agrupados nas 

famílias de Davice, Dambirá, Savaluno e Queviossô (Ferretti, 1989, 1996). 

Alguns voduns jovens chamados toqüéns ou toqüenos cumprem a função de guias, 

mensageiros, ajudantes dos outros voduns.  São eles que "vêm" na frente e chamam os 

outros.  Têm cerca de quinze anos de idade, podendo ser masculinos ou femininos, 

pertencendo a maioria à família de Davice.  Nos clãs de Quevioçô e Dambirá são os voduns 

mais jovens que desempenham esse papel. 

Além dos voduns, fazem parte do panteão da Casa das Minas as tobóssis, 

divindades infantis femininas, consideradas filhas dos voduns, recebidas pelas dançantes 

com iniciação plena, as chamadas vodúnsi-gonjaí.  As princesas meninas não vêm mais na 

Casa das Minas.  Com a morte das últimas vodúnsi-gonjaí, parte do processo de iniciação 

se perdeu, de modo que as dançantes remanescentes não tiveram iniciação no grau de 

gonjaí, de senioridade.  E as tobóssis não vieram mais na Casa das Minas.  Diferentemente 

dos voduns, que podem manifestar-se em diferentes adeptos, a tobóssi, na Casa das Minas, 

é considerada entidade única, exclusiva de sua vodúnsi-gonjaí, e que desaparece com a 

morte da dançante que a recebia, não se incorporando depois em mais ninguém. 

 

Os voduns e suas famílias 

 

 

Conforme estudos exaustivos de Sérgio Ferretti já citados, assim se configura o 

panteão dos voduns na Casa das Minas, família por família: 

A Família de Davice reúne os voduns da família real do Abomey, no antigo Daomé, 

atual Benim, e é composta dos seguintes voduns: 

 

Nochê Naê, Mãe Naê - a vodum mais velha e ancestral mítica do clã. 

Zomadônu - o dono da Casa das Minas e chefe de uma das linhagens da família de 

Davice.  Rei e pai dos toqüéns Toçá e Tocé (gêmeos), Jagoboroçu (Boçu) e Apoji. 

Zomadônu é filho de Acoicinacaba.  

Acoicinacaba (Coicinacaba) - pai de Zomadônu e filho de Dadarrô. 



 6 

Dadarrô - chefe da primeira linhagem da família; vodum mais velho da família de 

Davice.  Casado com Naedona e pai de Acoicinacaba, portanto, avô de Zomadônu. 

É pai de Sepazim, Doçu, Bedigá, Nanim e Apojevó.  Representa o governo e é 

protetor dos homens de dinheiro.  

Naedona (Naiadona ou Naegongom) - esposa de Dadarrô e mãe de Sepazim, Doçu, 

Bedigá, Nanim e Apojevó. 

Arronoviçavá - irmão de Naedona, é cambinda (mas considerado jeje por outras 

casas). 

Sepazim - princesa casada com Daco-Donu, com quem teve um filho chamado Tói 

Daco, que é toqüém. 

Daco-Donu - marido de Sepazim, pai de Daco. 

Daco - filho de Sepazim e Daco-Donu. Toqüém.  

Doçu (Doçu-Agajá, Maçon, Huntó ou Bogueçá) - jovem cavaleiro, boêmio, poeta, 

compositor e tocador.  Pai dos três toqüéns Doçupé, Nochê Decé e Nochê Acuevi. 

Doçupé - filho de Doçu. Toqüém.  

Nochê Decé - filha de Doçu. Toqüém. 

Nochê Acuevi - filha de Doçu. Toqüém. 

Bedigá - também cavaleiro como o irmão Doçu.  Aceitou a coroa do pai Dadarrô 

que Doçu tinha recusado.  Protetor dos governantes, advogados e juízes. 

Apojevó - filho mais novo de Dadarrô. Toqüém. 

Nochê Nanim (Ananim) - filha adotiva de Dadarrô, criou Daco (neto de Dadarrô) e 

Apojevó (seu irmão mais novo). 

 

Família de Savaluno. É uma família de voduns amigos da família de Davice. Não 

são jeje e são hóspedes na Casa das Minas. 

 

Topa - um vodum solitário, o qual tem mais dois irmãos, Agongono e Zacá. 

Zacá (Azacá) - vodum caçador. 

Agongono - vodum que se relaciona com os astros; amigo de Zomadônu e pai de 

Jotim. 

Jotim - filho de Agongono. Toqüém. 

 



 7 

Família de Dambirá. Reúne os voduns da terra, ligados às doenças e às curas. 

 

Acóssi Sapatá (Acóssi, Acossapatá ou Odan) - curador e cientista, conhece o 

remédio para todas as doenças. Ficou doente também por tratar os enfermos.  Pai de 

Lepom, Poliboji, Borutoi, Bogono, Alogué, Boça, Boçucó e dos gêmeos Roeju e 

Aboju. 

Azile - irmão de Acóssi. Também é doente. 

Azonce (Azonço, Agonço ou Dambirá-Agonço) - irmão de Acóssi e Azile, o único 

que não é doente.  É velho e é nagô.  Pai de Euá. 

Euá - filha de Azonce, também é nagô.  

Lepom - filho mais velho de Acóssi.  Vodum velho. 

Poliboji - também vodum velho. 

Borutoi (Borotoe ou Abatotoe) - vodum velho.  Usa bengala. 

Bogono (Bogon ou Bagolo) - diz-se que se transforma em sapo. 

Alogué - diz-se que é aleijado. 

Boça (Boçalabê) - mocinha alegre, está sempre com o irmão Boçucó. Toqüém. 

Boçucó - outro dos irmãos mais novos. Toqüém. 

Roeju e Aboju - irmãos gêmeos. Ambos toqüéns. 

  

Família de Quevioçô. É família de voduns considerados nagôs, embora não sejam 

orixás (entre eles, apenas Nanã é cultuada nos candomblés de orixá, tendo sido incorporada 

ao panteão iorubá desde a África, assim como seus filhos Omulu e Oxumarê). Quase todos 

são mudos para evitar que revelem os segredos dos nagôs ao pessoal da Casa das Minas, 

onde são hóspedes de Zomadônu. 

 

Nanã (Nanã Biocã, Nanã Burucu, Nanã Borocô ou Nanã Borotoi) - diz-se que é de 

Davice mas auxilia Quevioçô.  É a nagô mais velha, a que trouxe os outros. 

Naité (Anaité ou Deguesina) - mulher velha que representa a lua. 

Vó Missã é a velha que resolve tudo entre os nagôs. 

Nochê Sobô (Sobô Babadi) - considerada mãe de todos os voduns de Quevioçô 

(Badé, Lissá, Loco, Ajanutoi, Averequete e Abé).  Representa o raio e o trovão.  



 8 

Badé (Nenem Quevioçô) - representa o corisco.  Equivale a Xangô entre os nagôs.  

É mudo e se comunica por sinais. 

Lissá - vodum dos astros.  Representa o sol.  É vadio e anda muito. Também é 

mudo. 

Loco - representa o vento e a tempestade.  Também é mudo. 

Ajanutoi - é surdo-mudo e não gosta de crianças. 

Abé - vodum dos astros, como Loco.  Representa o cometa, uma estrela caída nas 

águas do mar.  Vodum jovem e mulher.  Uma dos poucos do clã que falam.  É 

toqüém.  Corresponde ao orixá Iemanjá dos nagôs. 

Averequete (Verequete) - Também fala e é toqüém. 

 

Há dois voduns amigos da família de Quevioçô que tomam conta dos filhos de 

Dambirá. São eles: 

 

Ajautó de Aladá (Aladanu) - amigo da casa. Pai de Avrejó. É velho e usa bengala. 

Ajuda Acóssi, que é doente. Mora com o povo de Quevioçô. É rei nagô, protetor dos 

advogados. 

Avrejó - Filho de Ajautó. Toqüém. 

 

Não se pode esquecer de Avievodum, Deus Supremo, a quem os voduns estão 

subordinados.  Como Olodumare ou Olorum, Deus Supremo dos iorubás, Avievodum está 

distante e inalcançável, sendo pouco lembrado pelos devotos e não merecendo culto 

específico. 

Legba ou Legbara, figura comum nas religiões afro-brasileiras, conhecido em outras 

"nações" pelo nome de Exu, é a divindade que assume a função de trickster ou trapaceiro.  

Não tem culto organizado na Casa das Minas, onde é identificado com Satanás, o Mal.  Não 

é aceito como mensageiro, mesmo porque quem realiza essa função são os toqüéns.  Apesar 

de não ter culto organizado, verificam-se uns poucos gestos rituais ligados a Legba, como 

por exemplo, certos cânticos pedindo para que Legba se afaste, que são cantados ao início 

de todo tambor.  Ocupa, entretanto, lugar importante em outros terreiros influentes de São 

Luís. 



 9 

Há outros voduns do tambor-de-mina que não aparecem nesta classificação por não 

serem referidos na Casa das Minas, mas que são cultuados em outros terreiros, como Boço 

Jara, Xadantã e Vondereji presentes na Casa de Nagô. 

 

Encantaria 

 

 

O culto dos encantados é parte muito importante do tambor-de-mina, estando 

ausente apenas na Casa das Minas. Como os voduns, os caboclos ou encantados estão 

reunidos em famílias, algumas delas características de certas casas, como o centenário 

Terreiro da Turquia, onde caboclos turcos ou mouros são as entidades mais importantes do 

culto.  O nome caboclo, usado genericamente para se referir a um encantado, não significa 

tratar-se de entidade indígena (Ferretti Mundicarmo, 1993, 1994).  

Enquanto as danças para os voduns são realizadas ao som de cânticos (doutrinas) 

em língua ritual de origem africana, hoje intraduzível, os encantados dançam ao som de 

música cantada em português. 

Entre as muitas famílias de encantados destacam-se as seguintes, com os seus 

encantados principais, embora possa haver variação de um terreiro a outro. Observe-se que 

a classificação dos encantados aqui apresentada está de acordo com pesquisa de campo na 

Casa das Minas de Tóia Jarina, complementada com algumas informações dadas por  

Mundicarmo Ferretti em Desceu na guma. Há casos em que a classificação da Casa de Tóia 

Jarina pode não coincidir com a de fontes maranhenses de Mundicarmo Ferretti. 

 

Família do Lençol.  O nome é uma referência à Praia do Lençol, onde se acredita 

teria vindo parar o navio do Rei Dom Sebastião, desaparecido na Batalha de Alcacerquibir.  

É uma família de reis e fidalgos, denominados encantados gentis.  Dona Jarina é a princesa 

encantada do Lençol que dá nome ao terreiro de mina de São Paulo, a Casa das Minas de 

Tóia Jarina.  Seus principais componentes são:   

a) os reis e rainhas: Dom Sebastião, Dom Luís, Dom Manoel, Dom José Floriano, Dom 

João Rei das Minas, Dom João Soeira, Dom Henrique, Dom Carlos, Rainha Bárbara 

Soeira.  



 10 

b) os príncipes e princesas: Príncipe Orias, João Príncipe de Oliveira, José Príncipe de 

Oliveira, Príncipe Alterado, Príncipe Gelim, Tói Zezinho de Maramadã, Boço Lauro das 

Mercês, Tóia Jarina, Princesa Flora, Princesa Luzia, Princesa Rosinha, Menina do Caidô, 

Moça Fina de Otá, Princesa Oruana, Princesa Clara, Dona Maria Antônia, Princesa Linda 

do Mar, Princesa Barra do Dia;  

c) os nobres: Duque Marquês de Pombal, Ricardinho Rei do Mar, Barão de Guaré, Barão 

de Anapoli. As cores da família são azul e branco para os encantados femininos e vermelho 

para os encantados masculinos. 

 

Família da Turquia. Chefiada pelo Pai Turquia, rei mouro que teria lutado contra os 

cristãos.  Vindos de terras distantes, chegaram através do mar e têm origem nobre.  Seus 

principais componentes são: Mãe Douro, Mariana, Guerreiro de Alexandria, Menino de 

Léria, Sereno, Japetequara, Tabajara, Itacolomi, Tapindaré, Jaguarema, Herundina, 

Balanço, Ubirajara, Maresia, Mariano, Guapindaia, Mensageiro de Roma, João da Cruz, 

João de Leme, Menino do Morro, Juracema, Candeias, Sentinela, Caboclo da Ilha, 

Flecheiro, Ubiratã, Caboclinho, Aquilital, Cigano, Rosário, Princesa Floripes, Jururema, 

Caboclo do Tumé, Camarão, Guapindaí-Açu, Júpiter, Morro de Areia, Ribamar, Rochedo, 

Rosarinho.  São encantados guerreiros e sua cantigas falam de guerra e batalhas no mar.  

Dizem que nasceram das ondas do mar.  Uma doutrina de Mariana, a cabocla turca que 

comanda a Casa das Minas de Tóia Jarina, em São Paulo, diz: Sou a cabocla Mariana / 

Moro nas ondas do mar/ He! faixa encarnada/ Faixa encarnada eu ganhei pra guerrear.  

Alguns dos encantados turcos têm nomes que lembram postos de guerra ou de marinheiro, 

outros, nomes indígenas.  Algumas dessas entidades, como na Família do Lençol, estão 

ligadas às narrativas míticas das Cruzadas e das gestas de Carlos Magno, muito presentes 

na cultura popular maranhense.  São suas cores: verde, amarelo e vermelho. 

 

Família da Bandeira. Família de guerreiros, caçadorese e pescadores chefiada por 

João da Mata Rei da Bandeira, tendo como componentes Caboclo Ita, Tombacé, Serraria, 

Princesa Iracema, Princesa Linda, Petioé, Senhora Dantã, Dandarino, Caboclo do Munir, 

Espadinha, Araúna, Pirinã, Esperancinha, Caboclo Maroto, Caçará, Indaê, Araçaji, Olho 

d'Água, Espadinha, Jandaína, Abitaquara, Jondiá, Longuinho, Vigonomé, Rica Prenda, 



 11 

Princesa Luzia, Princesa Linda, Tucuruçá, Beija-Flor, Jatiçara, Pindorama. São encantados 

nobres e mestiços. Suas cores: verde, branco, amarelo e vermelho. 

 

Família da Gama. São encantados nobres e orgulhosos. Seu símbolo é uma balança.  

São os encantados: Dom Miguel da Gama, Rainha Anadiê, Baliza da Gama, Boço Sanatiel, 

Boço da Escama Dourada, Boço do Capim Limão, Gabriel da Gama, Rafael da Gama, 

Jadiel, Isadiel, Isaquiel, Dona Idina, Dona Olga da Gama, Dona Tatiana, Dona Anástácia. 

Cores: vermelho e branco. 

 

Família de Codó ou da Mata de Codó. Município do interior do Maranhão, Codó é 

um importante centro de encantaria do tambor-de-mina. Seus caboclos, em geral negros, 

têm como líder Légua-Boji.  Segundo Mundicarmo Ferretti, "são entidades caboclas menos 

civilizadas e menos nobres, que vivem, geralmente, em lugares afastados das grandes 

cidades e pouco conhecidos e que costumam vir beirando o mar ou igarapés"`(Ferretti 

Mundicarmo, 1993: 112).  São eles: Zé Raimundo Boji Buá Sucena Trindade, Joana Gunça, 

Maria de Légua, Oscar de Légua, Teresa de Légua, Francisquinho da Cruz Vermelha, Zé de 

Légua, Dorinha Boji Buá, Antônio de Légua, Aderaldo Boji Buá, Expedito de Légua, 

Lourenço de Légua, Aleixo Boji Buá, Zeferina de Légua, Pequenininho, Manezinho Buá, 

Zulmira de Légua, Mearim, Folha Seca, Maria Rosa, Caboclinho, João de Légua, 

Joaquinzinho de Légua, Pedrinho de Légua, Dona Maria José, Coli Maneiro, Martinho, 

Miguelzinho Buá, Ademar. Cores: mariscado de Nanã, marrom, verde e vermelho. 

 

Família da Baia. São os caboclos baianos também popularizados através da 

umbanda, mas o tambor-de-mina não os reconhece como originários do Estado da Bahia, 

mas de uma baia no sentido de acidente geográfico ou de um lugar desconhecido existente 

no mundo invisível.  São eles: Xica Baiana, Baiano Grande Constantino Chapéu de Couro, 

Mané Baiano, Rita de Cássia, Corisco, Maria do Balaio, Zeferino, Silvino, Baianinho, Zefa 

e Zé Moreno.  Brincalhões e muito falantes, os baianos mostram-se sensuais e sedutores, às 

vezes inconvenintes.  Cores: verde, amarelo, vermelho e marrom. 

 



 12 

Família de Surrupira. Família de caboclos selvagens, como índios. Feiticeiros e 

"quebradores de demanda": Vó Surrupira, Índio Velho, Surrupirinha do Gangá, Marzagão, 

Trucoeira, Mata Zombana, Tucumã, Tananga, Caboclo Nagoriganga, Zimbaruê. 

 

Outras famílias de encantados: Família do Juncal, de origem austríaca; Família dos 

Botos; Família dos Marinheiros, cujo emblema é uma âncora e um tubarão; Família das 

Caravelas, que são peixes do oceano e não devem ser confundidos com a embarcação; 

Família da Mata, à qual pertencem muitos caboclos cultuados também na umbanda, como 

Caboclo Pena Branca, Cabocla Jacira, Cabocla Jussara, Sultão das Matas, Caboclinho da 

Mata, Caboclo Zuri e Cabocla Guaraciara. 

 

A Casa das Minas de Tóia Jarina 

 

 

Em 1964, Francelino, um jovem paraense de 15 anos, nascido na Ilha de Marajó, foi 

iniciado para vodum no tambor-de-mina na cidade de Belém, capital do Pará, por Mãe 

Joana de Xapanã (To Azonposiboji), originária do tambor-de-mina de São Luís e falecida 

em 2 de julho de 1971.  Pai Francelino (To Akósakpatá Azondeji) tem como seu vodum de 

cabeça o mesmo de sua mãe, Xapanã, divindade ligada às doenças e sua cura.  Seu segundo 

vodum é Sobô, divindade do raio.  A encantada Dona Jarina é o guia que mais tarde será a 

dona de sua casa em São Paulo, casa governada pela cabocla turca Dona Mariana, que 

presidirá a maior parte dos ritos no terreiro paulista.  Mãe Joana celebrou as obrigações de 

Francelino até a do sétimo ano. 

Com a morte de Dona Joana, Francelino foi adotado por Pai Jorge Itacy de Oliveira 

(Ka Dam Manjá), do Terreiro de Iemanjá, de São Luís do Maranhão.  Pai Jorge foi iniciado 

em 1956 no Terreiro do Egito e sua casa tem grande prestígio.  Com Pai Jorge, em 1978 e 

1985, Francelino deu as obrigações de 14 e 21 anos. 

Em 1974, Francelino saiu de Belém e mudou-se para o Rio de Janeiro, transferido a 

pedido pela SUDAM para o escritório do Rio.  Entre 1978 e 1980 residiu em Curitiba, 

Paraná, onde iniciou uma casa-de-santo, mas foi em São Paulo que acabou se fixando.  Em 

São Paulo, em 1977, estabeleceu-se como Tói Vodunnon, isto é, pai-de-vodum ou pai-de-

santo em língua ritual jeje, mas continuou a residir em Curitiba até 1980, quando se mudou 



 13 

definitivamente.  Seu terreiro recebeu o nome de Casa das Minas de Tóia Jarina (Kuêbe 

Axé To Vodum Odam Azonce), em homenagem ao seu primeiro guia espiritual, Tóia 

Jarina, ou Mãe Jarina, a jovem princesa encantada da Família do Lençol, que Francelino 

recebeu quando tinha 12 anos de idade.  Assim os deuses africanos do Daomé aclimatados 

em São Luís do Maranhão, partindo de Belém do Pará, vieram a se estabelecer em São 

Paulo.  

O terreiro de Dona Jarina, que se define como casa de culto mina-jeje, mina-nagô e 

encantaria, esteve em vários endereços (bairros de Casa Palma, Vila Campestre, Jardim 

Luso) até instalar-se no Jardim Rubilene em 1983, onde permaneceu por dez anos. Em 

1993 mudou-se para a Rua Itália, 462, no bairro Jardim das Nações, município de Diadema, 

com instalações especialmente construídas para o terreiro, onde se encontra até o presente. 

A exemplo dos candomblés, as instalações físicas do terreiro lembram um 

compound africano, com um barracão central para as danças, seis pequenas casas 

reservadas para as diferentes famílias de divindades (onde os assentamentos das divindades 

são mantidos fora do alcance da curiosidade dos não-iniciados), uma pequena capela com 

altar católico e uma construção com cozinha, sala de estar e quartos para dormir e vestir, 

além das dependências em que os iniciados ficam recolhidos durante suas obrigações, a 

clausura.  Há também o quarto de Legba, o quarto reservado ao culto dos antepassados da 

casa e um pequeno jardim em que se cultivam plantas sagradas. 

Em São Paulo Francelino iniciou seus filhos, ensinou aos tocadores de tambor os 

ritmos da mina, construiu uma grande rede de clientes, estabelecendo contato com 

lideranças da umbanda e de várias nações de candomblé.  É Coordenador em quarto 

mandato da Coordenação Paulista do INTECAB (Instituto Nacional da Tradição e Cultura 

Afro-Brasileira), instituição que reúne as nações de candomblé e umbanda, milita em 

federações de umbanda e está presente em rádios e publicações religiosas.  Com o tempo 

tornou-se personalidade conhecida e respeitada entre o povo-de-santo paulista. 

 

Os voduns e suas festas 

 

 

Os voduns hoje assentados na casa, isto é, os voduns cultuados como principais ou 

adjuntós dos membros iniciados são: Xapanã, Naveorualim, Navezuarina, Abê, Naê, 



 14 

Acóssi, Lepom, Polibogi, Azile, Azacá, Doçu, Doçupé, Sobô, Badé, Averequete, Dadá-hô, 

Zomadonu, Vondereji, Xadantã, Agüê, Lissá, Euá, Boçalabê, Boço Jara, Nanã, Alogué, 

Dangbê, além dos orixás Ogum, Odé, Xangô, Oxum e Oiá-Iansã.  Também têm assento na 

casa Idarço, Oruana, Arronovissavá, Bedigá, Ajê e Iemanjá.  O culto a Legbara está 

presente, sendo propiciado nas grandes obrigações e estando assentado para a casa e para 

muitos dos filhos. 

Considerando o pouco tempo que marca a presença dos voduns em São Paulo, os 

simples nomes deles já sugerem um enorme mistério a decifrar.  Mesmo sendo tão pouco 

conhecidos na cidade, a relação que cada um guarda com os orixás do candomblé e da 

umbanda ajuda muito, creio, na sua assimilação pelos devotos que se aproximam do 

tambor-de-mina.  Na maioria dos casos estabelece-se alguma correspondência entre voduns 

e orixás.  Na tradição da mina, que é mantida na maioria das situações rituais na casa de Pai 

Francelino, os voduns não usam roupa específica e, quando incorporam, apenas amarram 

uma toalha em torno da cintura, se vodum feminino, ou em torno do tronco, se vodum 

masculino, mas não é incomum ver o vodum, em dia de sua grande festa, dançar 

paramentado com roupas e adereços inspirados nos usados por orixás do candomblé. 

A correspondência entre vodum e orixá, já trazida do Maranhão, mostra-se também 

na relação sincrética com os santos católicos.  Assim, por exemplo, há correspondência 

entre o vodum Sobô e o orixá Oiá-Iansã, ambas sincretizadas com Santa Bárbara.  O 

mesmo se dá entre Boço Jara, Logun-Edé e Santo Expedito; entre Abê, Iemanjá e Nossa 

Senhora da Conceição, assim como entre Lissá, Oxalá e Jesus Cristo; Dangbê, Oxumarê e 

São Bartolomeu etc. (ver Quadro 1.) 

Contando-se os voduns que foram assentados no terreiro de Dona Jarina, isto é, os 

voduns principais e adjuntós de cada filho iniciado na casa, além dos voduns do próprio 

chefe da casa, pode-se chegar aos dados mostrados no Quadro 2.  Assim, os voduns 

assentados com maior freqüência correspondem aos orixás do candomblé que também têm 

mais filhos, que são mais populares, pode-se dizer.  Orixás mais raros correspondem a 

voduns com menor número de iniciados.  De modo geral, o conjunto do panteão de voduns 

com filhos feitos adere em número à distribuição dos orixás que se pode usualmente 

encontrar num terreiro de candomblé de qualquer parte do País.  Isso certamente ajuda na 



 15 

assimilação desse novo panteão de deuses africanos numa cidade que recém- completou seu 

conhecimento do panteão dos orixás. 

As atividades religiosas seguem um extenso calendário com obrigações e tambores 

a cada mês do ano, em datas correspondentes às festas católica, confome a seguinte 

programação: 

 

Calendário da Casa das Minas de Tóia Jarina 

 
1. Festas fixas 

 
Janeiro  

dia 6 (Santos Reis) Doçu, Bedigá e Zomadônu 

dias 19, 20, 21 Azonce, Lego Babicachu Xapanã 

dia 20 (São Sebastião) Xapanã e Azacá - Mesa dos Inocentes e Banquete dos Cachorros  

dia 21 (Santa Inês) Oruana - Encerramento dos 9 dias de Xapanã com Bancada das Tobôssis e 

Princesas 

  

Fevereiro  

dia 2 (N.S. das Candeias) Presente de Abê 

dia 8 Caboclo João da Mara e sua Família da Bandeira 

dia 11 (São Lázaro) Acóssi e Acóssi Sapatá 

  

Março  

dia 19(São José) Xadantã, Loco e Zezinho de Maramadã  

  

Abril  

dia 21 Jotim e Jotam 

dia 22 Dona Jarina (a dona da casa) 

dia 23 (São Jorge) Ogum 

  

Maio  

dia 24 (Santa Rita) Nanã Biocô 

  
Junho  

dias 12, 13, 14 Cabocla Mariana e Família da Turquia 

dia 13 (Santo Antônio) Agongone, Vondereji e Caboclo Ita 

dia 24 (São João) Bancada das Tobóssis e tambor dos Nobres (Reis, Rainhas, Nobres) 

dias 28, 29, 30 (São Pedro) Badé 

  

Julho  

dia 16 (N. S. do Carmo) Euá e Naveorualim 

dia 26 (Santana) Vó Missã e Nanã Bulucu 

  

Agosto  

2º Domingo Averequete 

dia 15 (Assunção de N. Senhora) Navezuarina e Naveorualim 

dia 16 (São Roque) Lepom 

dia 23 Caboclo Rompe Mato e Família da Mata 

dia 24 (São Bartolomeu) Dangbê 

dia 25 (São Luís de França) Dadarrô 

dia 30 (Santa Rosa) Nanã Bassarodim e Rainha Rosa (Codó) 



 16 

dia 31 (São Raimundo Nonato) Zé Raimundo Bogi Buá Sucena Trindade, Família de Codó e Rei de Nagô 

  
Setembro  

dia 16 Polibogi 

dia 27 (S. Cosme e S. Damião) Família da Baia 

dia 29 (São Jerônimo) Badé Zorogama 

dia 30 (São Miguel)  Dom Miguel Rei de Gama e Família de Gama 

  

Outubro  

2º domingo (N. S. de Nazaré) Rainha Dina (Codó), Fina Jóia 

dia 15 (Santa Teresa) Boçalabê 

dia 28 Boço Jara, Caboclos Tabajara e Balanço 

  

Novembro  

dia 1 para 2 (Finados) Obrigação de Ancestrais 

dia 15 (N. S. dos Remédios) Aguê e Família Caboclo Roxo e Encantarias 

dia 28 (Santa Catarina) Naê e Naedona 

  

Dezembro  

dia 4 (Santa Bárbara) Sobô, Oiá, Dona Servana e demais Nochês (voduns femininos) 

dia 8 (N. S. Conceição) Abê, Naité e Iemanjá 

dia 13 (Santa Luzia) Navezuarina e Família de Marinheiros 

 

 
2. Festas móveis 

 

Quarta-feira de Cinzas 

Arrambã (Bancada das Tobóssis) e encerramento anual das celebrações dos voduns 

 

Sexta-feira, 15 dias antes da Sexta-Feira Santa 

Obrigação da Cana Verde.  Ritual da plantação.  Cobertura dos assentamentos dos voduns, orixás e 

encantados e das imagens católicas.  Interrupção de todas as atividades religiosas da casa. 

 

Sexta-Feira Santa 

12:00 horas: Obrigações durante toda a tarde para Lissá e voduns da Criação (Abieié) 

Noite: Renovação: os assentamentos são descobertos; ossé (limpeza) geral da casa, troca das águas das 

quartinhas.  Renovação dos axés. 

 

Sábado de Aleluia 

Primeiras horas: Abieié, Cerimônia do Renascimento.  Sacrifícios para todos os voduns e encantados 

assentados na casa. Levanta-se a “bandeira do vodum”. 

12:00 horas: Bolo da Felicidade.  Cerimônia da punição em que cada membro recebe palmadas. 

20:00 horas: Tambor de Abertura da Casa. Início do ano litúrgico (roupa branca). 

 

Domingo de Páscoa 



 17 

20:00 horas: Segundo dia da Abertura e Tambor de Pagamento (Mocambo), quando os alabês, vodúnsis 

poncilês e outros dignitários não-rodantes recebem presentes dos voduns e encantados (roupa verde). 

 

Segunda-feira após a Páscoa 

Tambor de abertura do terreiro com os encantados (roupa estampada). 

 

 

Cada comemoração divide-se em obrigação, ou ritos sacrificiais reservados aos 

iniciados, e em festa pública, que se realiza no barracão, com presença de amigos, clientes e 

simpatizantes, com a dança dos voduns e encantados manifestados no transe. 

O tambor, como é chamado o rito público, a dança, desenrola-se por muitas e muitas 

horas, às vezes numa seqüência de um, três, ou sete dias.  As dançantes apresentam-se com 

seus trajes alvíssimos de bordado Richelieu ou de belos tecidos estampados nas cores dos 

santos, com seus pesados colares de contas, os rosários da mina.  Com a chegada da 

entidade, uma toalha é envolta na cintura ou no tronco e isto é o indício de que uma nova 

personalidade tomou conta daquela cabeça.  O encantado dança, canta suas doutrinas 

(cantigas), cumprimenta os presentes, conversa com os amigos, bebe da bebida de sua 

predileção e volta a dançar sempre, enquanto os tocadores se revezam nos batás, gã e 

xequerês.  

No final do tambor, todos comem a comida preparada com as carnes dos sacrifícios.  

Cansados, os filhos-de-santo voltam para casa para descansar poucas horas, para enfrentar 

um novo dia de trabalho.  Mas podem voltar na noite seguinte ao terreiro para a 

continuação do tambor, pois são muitos os voduns e em maior número ainda os encantados, 

e todos precisam dançar e dançar para assim conviver com os mortais seus filhos. 

 

Os iniciados 

 

 

Na Casa de Dona Jarina os filhos são iniciados para seu vodum principal e para o 

vodum adjuntó, isto é, para um segundo vodum.  Como no candomblé, os voduns de um 

iniciado formam um par correspondente à idéia de pai e mãe, sendo, assim, um deles 

masculino e o outro feminino.  A iniciação compreende uma celebração preliminar à 

cabeça, denominada aperê, como o bori do candomblé, com posterior recolhimento em 



 18 

clausura por alguns dias, raspagem da cabeça e sacrifício de animais ao vodum, além de 

outras oferendas.  O ciclo é completado com a festa de saída do novo vodúnsi (iniciado para 

o vodum, filho-de-santo), quando o novo dançante e seu vodum são apresentados à 

comunidade durante um tambor.  Com sete anos o vodúnsi recebe sua tobóssi, sua princesa 

menina, quando sua iniciação se completa e ele ganha a dignidade da senioridade iniciática, 

sendo chamado de vodúnsi-gonjaí. Pode ocorrer desta obrigação ser antes dos sete anos ou 

bem depois, por exemplo, de 15 anos de sua feitura. Não há um prazo fixo, pré-

determinado, pois quem escolhe a nova “rama dos Agonjaí” é sempre o vodum chefe e não 

o pai-de-santo. 

Antes mesmo da iniciação para o vodum, os filhos podem começar a receber os 

voduns e encantados.  Em geral, um filho-de-santo de Pai Francelino com o grau de 

vodúnsi-gonjaí recebe dois voduns, a tobóssi e alguns encantados, cujo número cresce com 

os anos de iniciação. 

Até o presente foram iniciados 98 filhos de voduns, dos quais 28 ocupam cargos 

relacionados à organização do culto, como os tocadores de tambor e as equédis, os quais 

não recebem as entidades através do transe.  Os demais 70 são dançantes, isto é, devotos 

que entram em transe de vodum e encantado.  Destes, 18 já atingiram o grau de 

senioridade, estando aptos, portanto, a receber as meninas princesas, as tobóssis jejes.  O 

nome dos iniciados, seus voduns e encantados estão dados nos Quadros 3, 4 e 5.  Além dos 

filhos iniciados (feitos) por Pai Francelino, fazem parte da casa, evidentemente, os que 

estão pleiteando sua iniciação, tendo já, em geral, passado pela cerimônia do aperê de 

sacrifício à cabeça, e também aqueles iniciados em nações de candomblé e que na Casa de 

Tóia Jarina receberam obrigações de 7, 14 e 21 anos, por exemplo.  Os aspirantes e os que 

apenas têm obrigação de adoção não foram incluídos nos quadros. 

Entre os seguidores dos voduns em São Paulo, parte veio da umbanda e houve casos 

de chefes de terreiros que foram iniciados na mina e que passaram pouco a pouco a tocar a 

religião dos voduns, de modo que, hoje, os voduns estão presentes em várias casas paulistas 

e de outros Estados ligadas à Casa das Minas de Tóia Jarina por iniciação de seu pai ou 

mãe-de-santo.  A maioria, porém,  veio do catolicismo. Na composição demográfica do 

terreiro é grande a presença de migrantes nordestinos ou seus filhos, com a participação de 

negros, mulatos e brancos, de extração social bastante modesta.  Como nas outras 



 19 

modalidades afro-brasileiras da metrópole, não há o corte da cor, a religião negra não se 

prende mais à origem racial dos adeptos.  Alguns dos iniciados vivem em outros Estados, 

onde são chefes de terreiros, vindo a São Paulo por ocasião de suas obrigações e das festas 

mais importantes.  É grande o trânsito de pessoas de uma cidade para outra, através de 

grandes distâncias.  O próprio pai-de-santo viaja constantemente a São Luís para as festas 

na casa de seu pai e também para outras partes do Brasil para dar obrigações a filhos e 

atender clientes. 

O grupo de culto organizado em torno de Pai Francelino é mais que uma família-de-

santo.  O parentesco entre muitos membros da casa é também o de família de sangue e as 

relações familiares, que envolvem também compadrio e namoro, agregam a comunidade do 

terreiro numa ampla teia de deveres e reciprocidades não religiosos, que estreitam e 

multiplicam os laços de solidariedade impressos no parentesco religioso e na hierarquia do 

culto.  Vejamos: 

Enedina é casada com Pedro. São os pais de Sandra, a mãe-pequena, que aos quatro 

anos recebeu a encantada Princesa Flora, e de Édson, consagrado para tocar tambor, assim 

como Carlos, marido de Sandra, e pais da equede Sônia, cuja filha Graziela já foi escolhida 

para ser equede como a mãe.  Sandra e Carlos têm quatro filhos: Karla Alessandra, de doze 

anos, Victor Eduardo, de onze anos, que passa a maior parte do tempo com o "avô" 

Francelino e já é iniciado como axogum de Sobô, olubatá e alabê de Tóia Jarina,  Andressa 

de cinco anos e Kaique de poucos meses.  Oraci é irmã de Pedro.  Enedina, Pedro, Édson, 

Sônia e Graziela mudaram-se para Curitiba, onde abriram casa-de-santo.  Vêm ao terreiro 

para as festas, onde a família volta a se reunir, onde brincam os netos.  

Márcio, o pai-pequeno, é irmão de Marcos, que foi casado com Suely, com quem 

teve os filhos Ilanajara e Danilo, que será tocador. 

Jandira de Nanã, já falecida, foi casada com Dinho, alabê de Sobô.  A filha Cristiane 

é vodúnci poncilê de Xapanã casada com o Alabê Edimar de Vondereji e pais de João 

Victor, Alex é confirmado huntó de Boço Jara,  Fábio já é feito para Nanã.  Reinaldo é 

irmão de Jandira, como Nelson, que é alabê suspenso.  

Kátia, poncilê de Xapanã é irmã de Edson feito para Toy Azonçu.  

Nica de Odé já é agonjaí e é casada com Toninho de Badé, Alabé, irmã de Vitória 

de Oyá, também feita e mãe da poncilê Karla de Agüê. 



 20 

O Professor Jorge Adalberto confirmado Babá Egbé da parte nagô da Casa é casado 

com a agonjaí Damiana de Sogbô e pais do Alabê Fabyo Adalberto de Poliboji, da vodunsi-

hê Cristiane de Dangbê e da vodunsi Cisleyde de Naveorualim. Sua irmã Jorgete é feita 

para Oyá e os filhos desta são do axé: o Alabê indicado Alcides de Lissá, Victor de Aden, a 

poncilê indicada Andressa de Azaká e a rodante Joyce de Badé. Também, João de 

Verekete, irmão do professor Jorge, é borizado e casado com Adriana de Abê, borizada e 

genro de Vitória de Oyá. 

Leonardo é casado com Elizabete e seu filho Leonardo foi iniciado tocador.  O 

irmão de Leonardo, Vicente, é casado com Vera, que já fez o aperê e recebe encantado.  

Eles são os pais de Talitha e Tábatha, já presentes na roda-de-santo.  Faz parte da família 

Alex, um sobrinho que também já dança com encantado, e seu irmão Fábio e sua irmã 

Amanda, ambos aspirantes.  A aspirante Iracema, já "borizada", é irmã de Leonardo e 

Vicente e suas filhas devem ser também iniciadas: Danielle, equede, e Tatiane, rodante. 

Leonardo dirige o terreiro de sua família.  Vera tem a irmã Ana Maria, mãe de Michelle, 

"borizada", e José Roberto Júnior, que também toca. 

Maria da Glória é mãe de Kátia, casada com Sérgio.  Antônio Aramízio é cunhado 

de José Divino, ambos feitos, e tem outros parentes que já fizeram o aperê. Alzira de Sogbô 

é mãe do huntó de Xadantã Luciano de Xadantã e de Lucimar de Abê, borizada, ex-esposa 

do vodunsi Rogério de Boço Jara. 

As famílias interligam-se, os laços de parentesco multiplicam-se, o terreiro é o lugar 

da religião e do encontro, é o lugar do lazer e a praça onde todos se apresentam.  

Na vida cotidiana de cada iniciado, tudo gira em torno do terreiro e seu calendário 

exaustivo: como fazer os preparativos da obrigação, como deixar em ordem as inúmeras 

roupas rituais, quando encontrar um tempo livre para qualquer outra coisa?  Muitos dos 

filhos moram longe do terreiro, alguns em outras cidades, a cidade é grande, é grande o 

esforço de cada um.  São pobres, às vezes de classe média baixa, e as obrigações são 

financeiramente onerosas, de modo que uma obrigação de iniciação muito desejada pode 

ter que esperar por anos. A obrigação de tobóssi, quando o iniciado recebe o posto de 

vodúnsi-gonjaí, é totalmente gratuita e de responsabilidade da casa, com ajuda dos gonjaí 

mais velhos, obrigação que é determinada pelo vodum da casa. Nas demais obrigações, o 



 21 

iniciado gasta com a compra de animais, roupas, comida, objetos rituais etc., podendo 

contar com a ajuda de parentes e amigos. 

Durante o tambor, os filhos parecem cansados, pois as festas públicas são 

precedidas por obrigações sacrificiais que freqüentemente viram a noite, mas também 

sempre parecem contentes.  E quando os tambores tocam e as entidades chegam, eles são 

capazes de dançar por muitas horas sem descanso.  Quando não há tambor, num dia de 

vodum, todos se reúnem na sala do altar católico para o ritual da avaninha, rezas de voduns 

acompanhadas pelo gã e xequerês. 

As crianças, muitas, estão sempre presentes no tambor.  Entram na roda, tocam 

tambor, correm de lá para cá, conversam com os encantados.  E têm sua predileções entre 

os caboclos e voduns.  Victor, o então garotinho enrabichado por Dona Mariana na cabeça 

de Francelino, sempre pedindo colo, sempre querendo sua atenção, mal se aproximava do 

mesmo Francelino quando virado no Caboclo Zè Raimundo e hoje já está com seus 11 

anos, tocando e desempenhado funções.  As crianças do terreiro vão sendo socializadas no 

cotidiano da mina e aprendendo os ritos como aprendem tudo o mais. 

Em todas ou em quase todas as celebrações da casa, obrigações, tambores, estará 

presente Dona Mariana, a princesa cabocla filha do Rei da Turquia.  Cedo ou tarde ela 

chega e comanda todo o ritual, assumindo a chefia da casa de Dona Jarina, que ela chama 

de irmã.  Xica Baiana, encantada de Márcio, o pai-pequeno, é sua principal acólita. 

Dona Mariana é sempre o centro das atenções e nenhum dos filhos de Pai 

Francelino disfarça a enorme devoção que todos têm por ela.  Dança, canta, conversa, 

chama a atenção dos filhos, corrige o ritmo dos tambores, recebe as visitas e faz até 

discurso, quando a solenidade o exige.  Quem freqüenta o terreiro apenas durante os 

tambores dificilmente convive com o pai-de-santo, pois seu corpo e sua cabeça estão 

sempre tomados pela personalidade de Mariana.  Ela fala por ele e pelo tambor-de-mina, é 

a grande porta-voz dos voduns e encantados do Maranhão em terras de São Paulo. 

 

O tambor-de-mina em São Paulo 

 

 

A história da Casa das Minas de Thoya Jarina inclui-se no processo de expansão e 

diversificação das religiões afro-brasileiras em São Paulo, em curso a partir dos anos 60.  



 22 

Componente de um movimento de migração do Nordeste e Norte, que trouxe para o 

Sudeste as mais variadas formas de cultos a orixás, voduns, inquices, encantados e 

antepassados, e que encontrou em São Paulo, assim como em outras grandes cidades da 

região, condições culturais e econômicas muito favoráveis, num processo de mudança 

sociocultural que incluía a valorização do que se considerava então as verdadeiras raízes da 

cultura brasileira, a chegada dos voduns do tambor-de-mina expressa uma demanda nova 

no contexto da sociedade secularizada.  É o pluralismo religioso, com a possibilidade da 

livre escolha da religião num leque de possibilidades sacrais e mágicas, como num mercado 

religioso, que inclui, no limite, a formação da empresa religiosa, a multiplicação de templos 

através da franquia e a constituição do adepto como consumidor religioso.  A sociedade 

diversifica-se em mercado, consumo, identidades, e assim também diversifica-se a religião 

(Pierucci e Prandi, 1996). 

No tambor-de-mina paulista, como nas demais modalidades religiosas de origem 

negra presentes na cidade, misturam-se adeptos negros, pardos e brancos, sem distinção de 

origem racial, como mais um elo da cadeia que transformou a religião étnica em religião 

para todos.  Através da atuação do seu líder, Pai Francelino de Xapanã, a mina em São 

Paulo convive com modalidades da umbanda, do candomblé, do xangô do Nordete e do 

batuque em contatos que são, ao mesmo tempo, burocráticos, religiosos e culturais, 

sugerindo novas formas de influência e sincretismo: a diversidade construindo espaços de 

expressão de interesses comuns e dificuldades afins das religiões afro-brasileiras. 

Pai Francelino  tem vários oyês em casas de candomblé como o de Balogun na Casa 

das Águas, do Babalorixá Armando de Ogum (Itapevi), Araibatan n’Ilê Alakêtú Axé 

Ibualamo, do Babalorixá José Carlos de Ibualamo (São Paulo), e Mogbá Xangô no Ilê 

Alakêtú Axé Airá, do Babalorixá Pércio de Xangô, além do cargo de Babá Kekerê do Ilê 

Axé Yemowá, de seu pai, hoje falecido, em São Luis do Maranhão. 

Pai Francelino cultiva laços de relacionamento e amizade com todas as religiões 

afro-brasileiras nos mais diferentes pontos do País. Dedica-se ao diálogo inter-religioso e 

político-religioso, participando de inúmeras instituições voltadas à defesa das tradições de 

origem africana, sendo membro da URI (United Religions Initiative) – Iniciativa das 

Religiões Unidas, do Conselho Parlamentar pela Cultura de Paz da Assembléia Legislativa 

do Estado de São Paulo, do Comitê Paulista pela Ética na Programação de Rádio e TV, e 



 23 

também do CONER – Conselho Estadual de Ensino Religioso do Estado de São Paulo, ao 

lado de bispos católicos, sheiks muçulmanos, rabinos, monges budistas, espiritualistas, 

espíritas, umbandistas, afro-brasileiros, metodistas, prebisterianos, anglicanos etc. entre 

outras funções. 

No terreiro, as relações entre os seguidores da religião dos voduns e encantados, que 

envolvem complexo conjunto de obrigações hierárquicas, interdependência, reciprocidade e 

formas de solidariedade muito bem delineadas, ampliam-se e se fortalecem com as redes de 

parentesco das inúmeras famílias de sangue que se emaranham no grupo de culto.  

Parentesco de santo e parentesco de sangue misturam-se e se enredam: ninguém está 

sozinho no tambor-de-mina.  O controle social é generalizado e o grupo praticamente vai se 

fechando sobre si mesmo, como um núcleo duro que elabora respostas coletivas para a vida 

individual no cotidiano da sociedade além grupo de culto, para a vida de seus membros fora 

do terreiro.  A religião é assim, ao mesmo tempo, o espaço dos deuses, da família, do lazer, 

da socialização das crianças, da construção da identidade psicológica de cada um. 

A organização dos voduns e encantados em famílias, cada uma com suas 

características e símbolos, datas de comemoração, obrigações e preceitos, exprime a 

necessidade de ordenação deste mundo a partir da ordenação do mundo sobrenatural.  Nada 

está solto, isolado ou sozinho.  O sentido da religião envolve a possibilidade de expressão 

de múltiplos egos, ninguém é uma coisa só.  A possibilidade de um filho-de-santo receber 

mais de uma dezena de entidades é emblemática.  E ao mesmo tempo que a mina promove 

essa capacidade de expressão individual múltipla quase ilimitada, ela organiza e regula as 

manifestações possíveis através da estrutura das famílias de entidades e do calendário das 

festas, fazendo da diversidade sinônimo de ordem e disciplinando, através da 

hierarquização iniciática, a possibilidade do caos antevista na variedade quase sem fim de 

manifestações de deuses, espíritos, encantados, numa multidão de representações 

sobrenaturais, anulando e redefinindo cada personalidade individual.  Como se a regra 

fosse: somos um e somos tudo; é preciso experimentar cada possibilidade de sermos o 

outro, experiência que a sociedade nos nega na definição das classes e papéis sociais. 

A religião tradicional que migrou e que se refez na cidade moderna vai assim se 

mostrando como imagem caricatural da sociedade atual, que é a sociedade da diferença e da 

multiplicidade.  Nessa sociedade secularizada, onde não há mais lugar para a religião única 



 24 

e hegemônica, capaz, como no passado recente, de ditar regras para a sociedade como um 

todo, nessa sociedade que não precisa mais de deuses, que seguem cultuados em vista agora 

das necessidades dos indivíduos, nessa sociedade o tambor-de-mina vai se expandindo 

como uma das infindáveis religiões da metrópole contemporânea.  Como aconteceu com os 

orixás pouco antes, agora também os voduns vão se fazendo deuses metropolitanos. 

 

* * * 



 25 

Quadro 1.  Voduns assentados na Casa das Minas de Tóia Jarina 

 

Família Vodum Nação Orixá 

correspondente 

Santo católico 

sincretizado com o 

vodum 

Dambirá Azonce Jeje Omulu-Obaluaê São Sebastião 

 Acóssi Jeje Omulu-Obaluaê São Lázaro 

 Alogué Jeje Ossaim - 

 Azile Jeje Omulu-Obaluaê São Roque 

 Boçalabê Jeje Euá Santa Teresa 

 Dangbê Jeje Oxumarê São Bartolomeu 

 Eowá Jeje-nagô Euá N. S. do Carmo 

 Lepom Jeje Omulu-Obaluaê São Roque 

 Naveorualim Jeje Oxum N. S. da Glória 

 Oruana Nagô - Santa Inês 

 Idarço Nagô Oxumarê São Bartolomeu 

 Xapanã Nagô Omulu-Obaluaê São Sebastião 

 Polibogi Jeje Omulu-Obaluaê São Manoel 

Davice Doçu Jeje Ogum Santos Reis 

 Naê Jeje Iemanjá - 

 Sepazim  Jeje - - 

 Zomadônu Jeje Omulu-Obaluaê Santos Reis 

 Doçupé Jeje Ogunjá Santo Antônio 

 Arronovissavá Jeje Oxalufã Jesus Cristo 

 Bedigá Jeje Ogum Santos Reis 

Savaluno Agüê Jeje Oxóssi Santa Helena 

 Azacá Jeje Oxóssi São Sebastião 

 Boço Jara Nagô Logun-Edé Santo Expedito 

 Boço Vondereji Nagô Xangô Santo Antônio 

Queviossô Abê Jeje Iemanjá N. S. da Conceição 

 Averequete Jeje-nagô Xangô Aganju São Benedito 

 Badé Jeje-nagô Xangô São Pedro 

 Lissá Jeje-nagô Oxaguiã Jesus Cristo 

 Nanã Jeje-nagô Nanã Senhora Santana 

 Navezuarina Nagô Oxum Santa Luzia 

 Sobô Jeje Oiá Santa Bárbara 

 Xadantã Jeje Xangô Airá São José 

Orixá Ogum Nagô Ogum São Jorge 

 Odé Nagô Oxóssi Santa Helena 

 Xangô Nagô Xangô São Pedro 

 Oiá Nagô Oiá Santa Bárbara 

 Oxum Nagô Oxum N. S. da Glória 

 Ajê Nagô Ajé Xalugá - 

 Iemanjá Nagô Iemanjá N. S. das Candeias 



 26 

 

 

Quadro 2. Freqüência dos voduns assentados 

na Casa das Minas de Tóia Jarina 

e dos correspondentes orixás  

 

Vodum Núme-

ro de 

casos 

Orixá 

correspon-

dente 

Núme-

ro de 

casos  

Naveorualim 

Navezuarina 

Oxum 

22 

10 

5 

Oxum 37 

Doçu 

Doçupé 

Bedigá 

Ogum 

12 

1 

1 

11 

Ogum 25 

Abê 

Naê 

Iemanjá 

17 

2 

1 

Iemanjá 20 

Sobô 

Oiá 

17 

11 

Oiá-Iansã 28 

Badé 

Averequete 

Vondereji 

Xadantã 

Dadá-hô 

Xangô 

11 

3 

2 

2 

2 

1 

Xangô 21 

Xapanã 

Acóssi 

Lepom 

Zomadonu 

Polibogi 

Azile 

3 

10 

3 

1 

2 

2 

Omulu-

Obaluaê 

21 

Agüê 

Azacá 

Odé 

7 

1 

5 

Oxóssi 13 

Lissá 

Arronovissavá 

4 

1 

Oxalá 5 

Euá 

Boçalabê 

2 

1 

Euá 3 

Boço Jara 4 Logun-Edé 4 

Dangbê 

Idarço 

2 

1 

Oxumarê 3 

Nanã 2 Nanã 2 

Ajê 1 Ajé Xalugá 1 

Alogué 1 Ossaim 1 

 

 



 27 

Quadro 3. Iniciados Dançantes e seus Voduns e Tobóssis 

 

 

 

Ordem de 

iniciação  

Iniciado Ano de 

inicia-

ção 

Cargo sacer-

dotal 

Vodum 

Principal 

Vodum Adjuntó Tobóssi 

Dos filhos 

dançantes 

Pai Francelino 1964 Pai, Tóy 

Vodunnon 

Xapanã 

(Azonce) 

Sogbô (*) Assuabebê 

1 Norma 1979 Afastada Doçu Abê  

2 Oraci 1979  Naveorualim Acóssi  

3 Enedina 1981 com casa em 

Curitiba 

Eowá Lissá Agamavi 

4 Ernesto 1982 falecido em 

1993 

Badé Eowá  

5 Ariovaldo 1982 Falecido Oiá Doçupé  

6 Márcio Adriano 1984 Toy Hunji (pai-

pequeno) 

Boço Jara Sogbô Idojasi 

7 Sandra Aparecida 1984 Izadioncoé 

(mãe-

pequena) 

Xadantã Naveorualim Sindoromin 

8 Joaquim 1984 falecido em 

1992 

Averequete Sogbô Berebosi 

9 Marcos Antônio 1984  Badé Oruana Elacindê 

10 Ana Maria 1985  Lissá Abê  

11 Manoel 1986 falecido em 

1989 

Poliboji Navezuarina  

12 Fernando 1987  Doçu Naveorualim  

13 Sueli 1987  Agüê Sogbô Delobê 

14 Solange Maria 1987 com casa em 

Belém 

Abê Lepon Azondolabê 

15 Vitória Maria 1987 Afastada Sogbô Doçu  

16 Cidinéia Maria 1987 falecida em 

1993 

Naveorualim Doçu  

17 Jandira 1987 falecida em 

2000 

Nanã Agüê  

18 Maria Rosa 1987 Afastada Oxum Xangô  

19 Reinaldo 1988  Agüê Oiá  

20 Nelson 1988 Afastado Abê Badé Dandalossim 

21 Airton 1989 com casa em 

Ibiúna 

Boço Jara Navezuarina  

22 João Batista 1989 com casa em 

Santo André 

Naveorualim Lissá Anarodim 

23 Alberto Jorge 1990 com casa em 

Manaus/AM 

Badé Sogbô  

24 Maria da Glória 1990 com casa no 

Paraná 

Abê Doçu  

25 Carlos Eduardo 1990  Ogum Oxum  

26 Miriam Marlene 1990 Iyá bii (Mãe 

criadeira) 

Doçu Abê Dagusi 

27 Lairton 1990 Afastado Naveorualim Doçu  

28 Vera Lúcia 1990 Afastada Navezuarina Agüê Iralabê 



 28 

29 Cantora 1990 Afastada Abê Acóssi  

30 Leonardo 1991 com casa em 

São Paulo 

Doçu Navezuarina Akisilobê 

31 Maria Noêmia 1991 com casa em 

São Paulo 

Odé Oxum  

32 Dinorá 1991 falecida em 

1995 

Abê Lissá  

33 Iracy 1991 falecida em 

2004, sua casa 
continua em 

Diadema 

Agüê Abê Huessobê 

34 Edilson 1992  Badé Navezuarina  

35 Alzenir 1992  Zomadônu Abê  

36 Elizabete 1992  Oiá Acóssi  

37 Genival 1993  Ogum Oiá  

38 Elza 1993  Ogum Oxum  

39 Sérgio 1993  Averequete Sogbô  

40 Édison 1993  Navezuarina Doçu  

41 Kátia 1993  Oiá Docupé  

42 Odete 1993  Oiá Acóssi  

43 Antônio Aramízio 1994 Com casa em 

Ituiutaba/MG 

Doçu Naê  

44 José Divino 1994  Lepon Naveorualim  

45 Leonel Vicente  1995  Badé Navezuarina  

46 Deusane Regina 1995  Abê Lepon  

47 Maria Aparecida 1995  Abê Azile  

48 Antônio Bernardino 1996 com casa em 

Diadema 

Acóssi Sapatá Abê  

49 Hamilton Anselmo 1998 Com casa em 

Curitiba/PR 

Acósakpatá Naveorualim  

50 Nica 1999  Odé Naveorualim Glegbenusi 

51 Cristiane 1999  Dangbê Naveorualim  

52 Chica 1999  Oyá Azaká  

53 Arminda (Leão) 1999  Oyá Ogum  

54 Vitória 1999  Oyá Akóssu  

55 Marta 1999  Naveorualim Akóssu  

56 Walkíria 1999 Com casa em 

Diadema 

Ogum Sogbô  

57 Nilson 1999 Com casa em 

Diadema 

Naveorualim Odé Nowin Dunsi 

58 Augusta 2000  Naveorualim Badé  

59 Fábio Neves 2000  Nanã Badé  

60 Lucrécia 2001  Naveorualim Doçu  

61 Jean Karlo 2001 Com casa em 

Manaus/AM 

Lego Xapanã Sogbô Azonmeunsi 

62 Damiana (Cícera) 2001  Sogbô Agüê Funzosi 



 29 

63 Jorgete 2001  Oyá Agüê  

64 Cysleide 2001  Naveorualim Badé  

65 Edson 2002  Azonçu Sogbô  

66 Dirce 2003  Oyá Akóssu  

67 Sérgio 2003  Jara Sogbô  

68 Rogério Cássio 2003  Jara Sogbô  

69 Alzira Maria 2003  Sogbô Lego Xapanã  

70 Cláudio 2004  Naveorualim Badé  

 

(*) Pai Francelino recebe também Doçu, que comanda a casa o ano inteiro, presidindo as iniciações. 



 30 

 

Quadro 4. Iniciados Dançantes e seus Encantados 

 

 

Iniciado Família do 

Lençol 

Família da 

Turquia 

Família da 

Baia 

Família da 

Bandeira 

Família de 

Codó 

Família da 

Gama 

Família de 

Surrupira 

Outras 

famílias 

Pai 

Francelino 

Jarina e  

Ricardino 

Mariana, 

Guerreiro 

de 

Alexandria 

e 

Menino de 

Léria 

 João da 

Mata Rei 

da 

Bandeira e 

Caboclo Ita 

Zé 

Raimundo 

Boji Buá 

Sucena 

Trindade 

Baliza da 

Gama 

  

Norma   Baiano 

Grande 

Constanti-

no Chapéu 

de Couro 

João da 

Mata Rei 

da 

Bandeira 

    

Oraci Princesa 

Moça Fina 

de Otá 

Rosário e 

Tapindaré 

  Joana 

Gunça 

 Vó 

Surrupira 

 

Enedina Dom 

Antônio do 

Juncal 

Japetequara   Maria de 

Légua 

Boço da 

Escama 

Dourada 

Índio 

Velho 

 

Ernesto 

 

 

        

Ariovaldo D. João 

Soeira, 

Barão de 

Guaré e 

Princesa 

Juliana 

Tapindaré  Taguacé    Martim 

Pescador 

Márcio 

Adriano 

Rainha 

Bárbara 

Soeira e 

Boço Lauro 

das Mercês 

Tabajara e 

Itacolomi 

Xica 

Baiana 

Tombacé Oscar de 

Légua 

Boço do 

Capim 

Limão 

Surrupi-

rinha do 

Gangá 

 

Sandra 

Aparecida 

Princesa 

Flora e Tói 

Zezinho de 

Maramadã 

Tapindaré  Serraria Teresa de 

Légua 

 

 Trucoeira  

Joaquim  Jaguare-ma 

e 

Herundina 

  Francisqui-

nho da 

Cruz 

Vermelha 

  Cabocla 

Jacira 

(Mata) 

Marcos 

Antônio 

Dom João 

Soeira 

Balanço e 

Ubirajara 

 Princesa 

Iracema 

Zé Rai-

mundo e 

José de 

Légua 

 Mata 

Zombana 

 

Ana Maria Moça Fina 

de Otá 

  Jondiá    Júlio 

Galeno 

(Mari-

nheiro) 

Manoel   Mané 

Baiano 

    Caboclo 

Pena 

Branca 

(Mata) 

Fernando 

 

 João 

Guerreiro 

      



 31 

Sueli  Maresia  Princesa 

Linda 

Dorinha 

Boji Buá e 

Antônio de 

Légua 

Rainha 

Anadiê 

  

Solange 

Maria 

Princesa 

Flora e Dom 

João Soeira 

  João da 

Mata 

Expedito 

de Légua 

   

Vitória  Ubiratã Zé Moreno     Cabocla 

Jussara 

(Mata) 

Cidnéia 

Maria 

Princesa 

Indirá 

Caboclo da 

Ilha 

Rita de 

Cássia 

    Caboclo 

Sete 

Cachoei-ras 

(Mata) 

Jandira Menina do 

Caidô 

Mariano   Aderaldo 

Boji Buá 

 Tucumã Caboclo 

Flecheiro 

(Mata) 

Maria Rosa 

 

        

Reinaldo  Guapin-

daia 

  Lourenço 

de Légua e 

Aleixo Boji 

Buá 

 Tananga  

Nelson  Mensa-

geiro de 

Roma 

Corisco  Zé Rai-

mundo e 

Zeferina de 

Légua 

   

Airton Barão de 

Guaré 

João da 

Cruz e 

Herundina 

 Caboclo Ita     

João Batista    Caboclo Ita    Mestra 

Luziária 

(Mestres da 

Jurema) 

Alberto Jorge Rei Dom 

Sebastião 

  João da 

Mata 

Manezi-

nho de 

Légua e 

Zulmira de 

Légua 

  Boço 

Carlos 

Marinheiro 

Maria da 

Glória 

Princesa 

Moça Fina 

de Otá 

João de 

Leme 

  Rosinha de 

Légua 

Boço 

Sanatiel 

 Boiadeiro e 

Pedro 

Marinheiro 

Carlos 

Eduardo 

       Caboclo 

Rompe 

Selva 

Miriam Princesa 

Barra do Dia 

Menino do 

Morro 

Corisco Petioé Pequenini-

nho 

 Zimbaruê  

Lairton  Mariana e 

Tupi-

nambá 

  Zé Rai-

mundo 

Bogi Buá 

   

Vera Lúcia Barão de 

Guajá 

Juracema Maria do 

Balaio 

Senhora 

Dantã 

   Cabocla 

Guaciara 

(Jure-

meira) 

Cantora  Caboclo 

Rosário 

  Mane-

zinho de 

Légua 

  Marinheiro 

Leonardo Príncipe 

Alterado e 

Barão de 

Candeias Zeferino Dandarino Antônio de 

Légua 

Boço do 

Capim 

Limão 

Marzagão Caboclo 

Zuri (Mata) 

e Mari-



 32 

Anapoli nheiro Gu-

mercindo 

Maria 

Noêmia 

  João 

Baiano 

     

Dinorá        Martim 

Pescador 

Iracy 

 

 Guaraci Severino      

Edilson D. Carlos e 

Princesa 

Linda do 

Mar 

Sentinela  Caboclo do 

Munir 

Mearim e 

Folha Seca 

  Dona 

Jurema 

(Mata) 

Alzenir    Espadinha Cabocli-

nho 

   

Elizabete Maria 

Antônia 

Caboclo da 

Ilha 

  Maria Rosa   Cabocla 

Guara-ciara 

e 

Marinheiro 

Paulo 

Genival    Araúna     

Elza        Jaciara e 

Lajinha 

Sérgio  Rosário  Pirinã  Jadiel  Rompe 

Mato 

Édison        Girassol e 

Sultão das 

Matas 

Kátia 

 

  Zefa  Joaquin-

zinho de 

Légua 

Isaquiel   

Odete   Maria do 

Balaio 

 Pedrinho 

de Légua 

Isadiel  Jurema 

Antônio 

Aramízio 

   Araúna     

José Divino Barão de 

Guaré 

Tabajara   João de 

Légua 

   

Leonel 

Vicente  

 Juracema Silvino  Manezi-

nho de 

Légua 

  Folha da 

Manhã e Zé 

do Barco 

de Ouro 

Deusane 

Regina 

   Pirinã Cristina de 

Légua 

  Marinheiro 

Maria 

Aparecida 

       Marinheiro 

e Cabocla 

Jurema 

Antônio    

Bernardino 

  Baianinho Vigonomé Aleixo de 

Légua 

  Caboclinho 

da Mata 

Hamilton 

Anselmo 

 Ubirajara   Zé 

Raimundo 

  Caboclo 

Flexeiro 

Nica Moça Fina 

de Otá 

 Tonhão     Vigia da 

Mata 

 

Cristiane  Guerreirinh

o 

      

Chica     Margarida 

de Légua 

   

Arminda 

(Leão) 

    Lázaro   Olho de 

Cobra 

Vitória  Morro de      Tatandaré 



 33 

Areia 

Marta   Maria 

Baiana 

    Touro 

Branco 

Walkíria        Marinheiro 

Braum, 

Pena Verde 

Nilson Princesa 

Clara 

Juracema  Itaguacé João da 

Estrada 

(boiadeiro) 

  7 Flechas, 

Boço 

Cláudio 

Marinheiro 

Augusta   Chica 

Baiana 

     

Fábio Neves  Caboclo 

Nobre 

 João da 

Mata 

Zé 

Raimundo 

   

Lucrécia         

Jean Karlo  Ventania Chica 

Baiana 

    Onça Tigre, 

Ze Pelintra 

(jurema) 

Damiana 

(Cícera) 

  Maria de 

Angola 

Rainha 

Diana 

   Mata 

Virgem, 

Zezinho 

Marinheiro 

Jorgete   Zé do 

Chicote 

 Maria Filó   7 Flechas 

Cisleyde Menino de 

Ouro 

Princesa 

Barra do 

Dia, 

Tuoinambá 

  Rose Flor   Jacira 

Edson    Caçaràzinh

o 

Maria José 

(Dona 

Florzinha) 

   

Dirce        Caboclo 

Jamandí 

Sérgio  Seu Cigano Zé do 

Coquinho 

  Boço da 

Escama 

Dourada 

  

Rogério  Seu Sereno Jorgino      

Alzira Maria   Manoela     D. 

Jureminha, 

Marinheiro 

Borges 

Cláudio Duque 

Marquês de 

Pombal 

   Seu 

Vaqueiro 

   



 34 

 

 

 

Quadro 5. Iniciados Não-Dançantes e seus Voduns 

 

 

Iniciado Ano 

inici-

ação 

Cargo sacerdotal (*) Vodum principal Vodum adjuntó 

1. Pedro 1986 Huntó de Sogbô Badé Abê 

2. Kelvany 1986 Huntó e axogum da 

Encantaria 

Lepon Naveorualim 

3. Dinho 1987 Alabê de Sogbô Lissá Abê 

4. Édison 1988 Huntó de Xapanã Lepon Sepazim 

5. Henrique 1991 Huntó de Eowá Alogué Naveorualim 

6. Sônia 1991 Vodunsi Poncilê de 

Eowá 

Sogbô Doçu 

7. Zezinho 1991 Alabê Ogum Navezuarina 

8. Toninho 1991 Alabê Badé Sobô 

9. Márcio 1991 Alabê (falecido) Averequete Sobô 

10. José 

Augusto 

1991 Agaipi Ogum Oiá 

11. Paulo 1992 Huntó de Naveorualim Averequete Navezuarina 

12. Regina 

Célia 

1992 Equede de Xapanã 

(afastada) 

Sogbô Agüê 

13.  Paulo 1993 Alabê de Sogbô Lissá Navezuarina 

14. Carlos José 1994 Alabê de Thoya Jarina Boço Vondereji Navezuarina 

15. Aratan 1995 Agbagigã Dangbê Naveorualim 

16. Alexsandro 2000 Huntó de Boço Jara Abê Naveorualim 

17. Jorge 

Augusto 

2000 Agbajigan Ogum Abê 

18. Karla 

Cristina 

2000 Vodunsi Poncilê de 

Agüê 

Agüê Naveorualim 

19. Edimar 2000 Alabê de Agüê Vondereji Naveorualim 

20. Cleide 2000 Ekédi de Sogbô Oxum Ogum 

21. Fábio 

Adalberto 

2001 Alabê de Abê Poliboji Naveorualim 

22. Gildo 2001 Axogum Ogum Abê Kecê 

23. Victor 2002 Alabê, Axogum de Dadá-hô Sogbô 



 35 

Eduardo Sogbô e Olubatá 

24. Leonardo Jr 2003 Agbajigan Ogum Abê 

25. Fábio José 2003 Huntó de Naveorualim Agüê Sogbô 

26. Luciano 2003 Huntó de Xadantã Xadantã Naveorualim 

27. Jorge 

Adalberto 

2004 Babá Egbé Ilê Olodé Ogum Naveorualim 

28. Cristiane 2004 Vodunsi Poncilê de 

Xapanã 

Dadá-hô Naê 

29. Kátia Maria 2004 Vodunsi Poncilê de 

Xapanã 

Azile Naveorualim 

 
(*) Cargos: agaipi, sacrificador (jeje); alabê, tocador de tambor (jeje); axogum, sacrificador (nagô); equede (nagô) ou 

vodunci-poncilê (jeje), mulher que zela pelas entidades em transe; huntó, tocador-chefe (jeje); agbagigã, encarregado dos 

assentamentos (jeje). 

 

 



 36 

Referências Bibliográficas 

 

 

 

 

 

Bastide, Roger. As religiões africanas no Brasil, São Paulo, Pioneira, 1971. 

Eduardo, Octavio da Costa, The Negro in Northern Brazil. Seatle, University of 

Washington Press, 1948. 

Ferretti,  Mundicarmo Maria Rocha. Desceu na guma: o caboclo no tambor-de-mina no 

processo de mudança de um terreiro de São Luís - a Casa de Fanti-Ashanti. São Luís, 

Sioge, 1993. 

____. Terra de caboclo. São Luís, Secretaria de Cultura do Maranhão, 1994. 

____. Mina, uma religião de origem africana. São Luís, Sioge, 1985. 

Ferretti, Sérgio Figueiredo. “Voduns da Casa das Minas”, in: Moura, Carlos Eugênio 

Marcondes de (org.), Meu sinal está no teu corpo. São Paulo, Edicon; Edusp, 1989. 

____, Repensando o sincretismo: estudo sobre a Casa das Minas. São Paulo e São Luís, 

Edusp & Fapema, 1995. 

____. Querebentã de Zomadônu: etnografia da Casa das Minas do Maranhão, 2ª edição 

(1ª edição: 1985). São Luís, Editora da Universidade Federal do Maranhão, 1996. 

Pereira, Manuel Nunes. A Casa das Minas: culto dos voduns jeje no Maranhão, 2ª edição 

(1ª edição: 1947). Petrópolis, Vozes, 1979. 

Pierucci, Antônio Flávio e Reginaldo Prandi. A realidade social das religiões no Brasil. 

São Paulo, Hucitec, 1996. 

Prandi,  Reginaldo. Os candomblés de São Paulo: a velha magia na metrópole nova. São 

Paulo, Hucitec e Edusp, 1991. 

____. Herdeiras do axé: sociologia das religiões afro-brasileiras, São Paulo, Hucitec, 

1996. 

Santos, Maria do Rosário Carvalho e Manoel dos Santos Neto. Boboromina: terreiros de 

São Luís, uma interpretação sócio-cultural, São Luís, Sioge, 1989. 

 

 

 

 

 

 

Nota: 

 

Versão atualizada em janeiro de 2005 do artigo publicado em Afro-Ásia, 19/20, pp. 109-

133, 1997. 

 


