O CANDOMBLE E O TEMPO

Concepcoes de tempo, saber e autoridade
da Africa para as religides afro-brasileiras

Reginaldo Prandi

[Texto publicadoo no nimero 47 (outubro de 2001) da Revista Brasileira de
Ciéncias Sociais — RBCS. Versdo modificada constitui o Capitulo 1 — Tempo,
origem e autoridade — do livro Segredos guardados de Reginaldo Prandi, Séo
Paulo, Companhia das Letras, 2005 ]

Diferentes sociedades e culturas tém concepc¢des préprias do tempo, do transcurso da
vida, dos fatos acontecidos e da histdria. Em sociedades de cultura mitica, também chamadas
sem-historia, que ndo conhecem a escrita, 0 tempo é circular e se acredita que a vida é uma eterna
repeticdo do que ja aconteceu num passado remoto narrado pelo mito. As religides afro-
brasileiras, constituidas a partir de tradicdes africanas trazidas pelos escravos, cultivam até hoje
uma nog¢do de tempo que ¢ muito diferente do “nosso” tempo, o tempo do Ocidente e do
capitalismo (Fabian, 1985). A nocdo de tempo, por se ligar a no¢do de vida e morte e as
concepcOes sobre o mundo em que vivemos e 0 outro mundo, é essencial na constitui¢do da
religido.

Muitos dos conceitos basicos que dao sustentacdo a organizacdo da religido dos orixas em
termos de autoridade religiosa e hierarquia sacerdotal dependem do conceito de experiéncia de
vida, aprendizado e saber, intimamente decorrentes da nocdo de tempo ou a ela associados.
Assim, muitos aspectos das religides afro-brasileiras podem ser melhor compreendidos quando se
consideram as no¢Oes basicas de origem africana que os fundamentam. Da mesma maneira se
pode ampliar o conhecimento sobre valores e modos de agir observaveis entre os seguidores
dessas religides quando consideramos a heranca africana original em oposicdo a concepgoes
ocidentais com que a religido africana teve e tem de se confrontar no Brasil, sobretudo nas
situacGes em que concepcdes de diferentes origens culturais se opdem e provocam ou propiciam

mudangas naquilo que os proprios religiosos acreditam ser a tradicdo afro-brasileira, seja ela



doutrinéria, seja ritual. As no¢bes de tempo, saber, aprendizagem e autoridade, que sdo as bases
do poder sacerdotal no candomblé, de carater inicitico, podem ser lidas em uma mesma chave,
capaz de dar conta das contradi¢cdes em que uma religido que € parte constitutiva de uma cultura
mitica, isto € a-historica, se envolve ao se reconstituir como religido numa sociedade de cultura

predominantemente ocidental, na América, onde tempo e saber tém outros significados.

O candomblé de que trata o presente texto é a religido dos orixas formada na Bahia, no
século xI1x, a partir de tradicdes de povos iorubas, ou nagds, com influéncias de costumes trazidos
por grupos fons, aqui denominados jejes, e residualmente por grupos africanos minoritarios. O
candomblé ioruba, ou jeje-nagb, como costuma ser designado, congregou, desde o inicio,
aspectos culturais originarios de diferentes cidades iorubanas, originando-se aqui diferentes ritos,
ou nagBes de candomblé, predominando em cada nacdo tradicdes da cidades ou regido que
acabou lhe emprestando o nome: queto, ijexa, efa (Silveira, 2000; Lima, 1984). Esse candomblé
baiano, que proliferou por todo o Brasil, tem sua contrapartida em Pernambuco, onde é
denominado xango, sendo a nagao egba sua principal manifestacédo, e no Rio Grande do Sul, onde
¢ chamado batuque, com sua nacdo oi6-ijexd (Prandi, 1991). OQutra variante ioruba, esta
fortemente influenciada pela religido dos voduns daomeanos, € o tambor-de-mina nagb do
Maranhdo. Além dos candomblés iorubés, ha os de origem banta, especialmente os denominados
candomblés angola e congo, e aqueles de origem marcadamente fom, como o jeje-mahim baiano

e 0 jeje-daomeano do tambor-de-mina maranhense.

Foram principalmente os candomblés baianos das nac¢6es queto (ioruba) e angola (banto)
que mais se propagaram pelo Brasil, podendo hoje ser encontrados em toda parte. O primeiro
veio a se constituir numa espécie de modelo para o conjunto das religiGes dos orixas, e seus ritos,
pantedo e mitologia sdo hoje praticamente predominantes. O candomblé angola, embora tenha
adotado os orixas, que sdo divindades nagés, e absorvido muito das concepcoes e ritos de origem
ioruba, desempenhou papel fundamental na constituicdo da umbanda, no inicio do século xx, no
Rio de Janeiro e em S&o Paulo. Hoje, todas essas religibes e nagdes congregam adeptos que
seguem ritos distintos, mas que se identificam, nos mais diversos pontos do Pais, como
pertencentes a uma mesma populacdo religiosa, o chamado povo-de-santo, que compartilha
crengas, praticas rituais e visdes de mundo, que incluem concepcdes da vida e da morte. Terreiros
localizados nas mais diferentes regiGes e cidades interligam-se através de teias de linhagens,

origens e influéncias que remetem a ascendéncias que convergem, na maioria dos casos, para a



Bahia, e que dai apontam, no casos das nacgdes iorubas, para antigas e, as vezes, lendarias,

cidades hoje situadas na Nigéria e no Benim.

A idéia que norteia o presente trabalho é refazer inicialmente essa trajetdria, religando a
Africa dos orixas aos terreiros de candomblé de nacdes iorubas, que podem hoje ser encontrados
na Bahia, no Rio de Janeiro, em Sdo Paulo, no Distrito Federal e outros estados, para, num
segundo momento, procurar entender como e por qué as antigas herancas religiosas vao sofrendo
mudancas e adaptacfes no contexto das transformacdes socio-culturais que modelam o Brasil
atual. Embora o texto presente esteja focado na observacdo do candomblé ioruba, para o qual
podemos contar com uma etnografia que permite estabelecer comparagdes entre o0 que se
observou na Africa e o que se observa no Brasil, € fato que muitas das conclusdes podem ser, em
maior ou menor grau, aproximadas para o conjunto das religides afro-brasileiras, quando nao
extravasadas para além do universo estritamente religioso, em outras dimensdes da cultura

popular brasileira.

Um novo adepto do candomblé ou outra religido afro-brasileira tradicional que tenha
nascido e sido criado fora dessa religido, na qual ele ingressa por escolha pessoal, ndo € caso raro
(Prandi, 2000a). Desde que o candomblé se transformou numa religido aberta a todos,
independentemente da origem racial, étnica, geografica ou de classe social, grande parte dos
seguidores, ou a maior parte em muitas regides do Brasil, é de adesdo recente, ndo tendo tido
anteriormente, nem mesmo no dmbito familiar, maior contato com valores e modos de agir
caracteristicos dessa religido. Na maioria dos casos, aderir a uma religido também significa
mudar muitas concep¢des sobre 0 mundo, a vida, a morte. O novo adepto do candomblé, ao
frequentar o terreiro, o templo, e participar das inUmeras atividades coletivas indispensaveis ao
culto, logo se depara com uma nova maneira de considerar o tempo. Ele terd que ser
ressocializado para poder conviver com coisas que, nos primeiros contatos, lhe parecerdo
estranhas e desconfortaveis. Ele tem de aprender que tudo tem sua hora, mas que essa hora néo é
simplesmente determinada pelo reldgio e sim pelo cumprimento de determinadas tarefas, que
podem ser completadas antes ou depois de outras, dependendo de certas ocorréncias, entre as
quais algumas imprevisiveis, 0 que pode adiantar ou atrasar toda a cadeia de atividades. Alias,

esses termos “‘atrasar” e “adiantar” sdo estranhos a situacdo que desejo considerar, pois no



candomblé, como ja disse, tudo tem seu tempo, e cada atividade se cumpre no tempo que for
necessario. E a atividade que define o tempo e ndo o contrario.

As festas de candomblé, quando séo realizadas as celebrag@es publicas de canto e danca,
as chamadas cerimdnias de barracdo, durante as quais 0s orixas se manifestam por meio do transe
ritual, sdo precedidas de uma série de ritos propiciatorios, que envolvem sacrificio de animais,
preparo das carnes para o posterior banquete comunitario, fazimento das comidas rituais que sdo
oferecidas aos orixas que estdo sendo celebrados, cuidado com os membros da comunidade que
estdo recolhidos na clausura para o cumprimento de obrigaces iniciaticas, preparacdo da festa
publica e finalmente a realizacdo da festa propriamente dita, ou seja, 0 chamado toque. Preparar o
toque inclui cuidar das roupas, algumas costuradas especialmente para aquele dia, que devem ser
lavadas, engomadas e passadas a ferro (¢ sempre uma enormidade de roupas para engomar e
passar!); p6r em ordem os aderecos, que devem ser limpos e polidos; preparar as comidas que
serdo servidas a todos os presentes e providenciar as bebidas; decorar o barracdo, colhendo-se
para isso as folhas e flores apropriadas etc. etc.

Num terreiro de candomblé, praticamente todos os membros da casa participam dos
preparativos, sendo que muitos desempenham tarefas especificas de seus postos sacerdotais.
Todos comem no terreiro, ali se banham e se vestem. As vezes, dorme-se no terreiros noites
seguidas, muitas mulheres fazendo-se acompanhar de filhos pequenos. E uma enormidade de
coisas a fazer e de gente as fazendo. H4 uma pauta a ser cumprida e horarios mais ou menos
previstos para cada atividade, como “ao nascer do sol”, “depois do almogo”, “de tarde”, “quando
o sol esfriar”, “de tardinha”, “de noite”. Nao ¢ costume fazer referéncia e nem respeitar a hora
marcada pelo rel6gio e muitos imprevistos podem acontecer. No terreiro, alias, € comum tirar o
relégio do pulso, pois ndo tem utilidade. Durante a matanca, 0s orixas sao consultados por meio
do jogo oracular para se saber se estdo satisfeitos com as oferendas, e podem pedir mais. De
repente, entdo, é preciso parar tudo e sair para providenciar mais um cabrito, mais galinhas, mais
frutas, ou seja 14 o que for. Em qualquer dos momentos, orixas podem ser manifestar e sera
preciso cantar para eles, se ndo dancar com eles. Os orixas em transe podem, inclusive, impor
alteragdes no ritual. Eles podem ficar muitas horas “em terra” enquanto todos os presentes lhes
ddo atencdo e tudo o mais espera. Durante o toque, a grande ceriménia publica, a presenca ndo
prevista de orixas em transe implica alargamento do tempo cerimonial, uma vez que eles devem

também ser vestidos e devem dancar. A chegada de dignitarios de outros terreiros, com seus



séquitos, obriga a homenagens adicionais e outras seqiiéncias de canto e danca. Embora haja um
roteiro minimo, a festa ndo tem hora para acabar. N&o se sabe exatamente o que vai acontecer no

minuto seguinte, o planejamento € inviabilizado pela intervencdo dos deuses.

Quando se vai ao terreiro, € aconselhavel ndo marcar nenhum outro compromisso fora
dali para 0 mesmo dia, pois néo se sabe quando se pode ir embora, ndo se sabe quanto tempo vai
durar a visita, a obrigacéo, a festa. Alids, candomblé também nédo tem hora certa para comecar.
Comeca quando tudo estiver “pronto”. Os convidados e simpatizantes vao chegando num horario
mais ou menos previsto, mas podem esperar horas sentados. Entdo muitos preferem chegar bem
tarde, 0 que pode acarretar novos atrasos. E ndo adianta reclamar, pois logo alguém dira que
“candomblé nao tem hora”. Uma vez, depois de muita espera, perguntei a que horas iria o
candomblé realmente comegar. A resposta foi: “Depois que méezinha (a mae-de-santo) trocar de
roupa.” Enfim, o tempo sera sempre definido pela conclusao das tarefas consideradas necessarias

no entender do grupo, a férmula: “quando estiver pronto”.

Essa idéia de que o tempo esta sujeito ao acontecer dos eventos e ao sabor da realizacéo
de tarefas necessarias pode ser observada no cotidiano dos terreiros também fora das festas.
Pesquisadores que estdo se iniciando em trabalho de campo espantam-se muito com a “falta de
horario” das maes e pais-de-santo, tendo que esperar horas e horas, se ndo dias, para fazer uma
entrevista que pensavam estar agendada para um horério bem determinado. Clientes que véo ao
terreiro para o0 jogo de blzios ou outros servi¢os magicos também podem se sentir incomodados

pelo modo como o povo-de-santo usufrui do tempo.

Em 1938, a antropdloga americana Ruth Landes veio ao Brasil para estudar as relacGes
raciais entre nos e permaneceu VArios meses em pesquisa junto aos candomblés de Salvador. E
muito interessante o relato de seu primeiro encontro com a jovem Mé&e Menininha do Gantois,
que décadas depois viria a ser a mais famosa mae-de-santo do Brasil. Marcada a visita,
Menininha a recebeu e com ela comecgou a conversar com muita simpatia. Chegou entdo uma
filha-de-santo que cumprimentou a mé&e com todas as reveréncias, dizendo-lhe alguma coisa em
voz baixa. Menininha pediu licenga a antropéloga para se retirar um momento, dizendo-lhe que
ficasse & vontade e que voltaria em seguida. A tarde se esvaiu, com muita movimentagdo na casa,
muitas pessoas chegando e saindo, mas a mae-de-santo ndo voltou a sala. Com o dia ja escuro,

discretamente, Ruth Landes voltou para seu hotel. S6 tempos depois pdde continuar sua conversa



com a ialorixa. Soube mais tarde a antropdloga que a mulher que interrompera a entrevista trazia
problemas e que a mae fora cuidar dos rituais necessarios para resolver a afli¢do da filha (Landes,
1967: 86-99). Comentando o episodio, Ruth Landes escreveu: “Durante a minha permanéncia na
Bahia pasmava-me a liberdade que as médes tomavam com o tempo. Menininha ndo voltou a sala
aquele dia e como soube, subseqglientemente, sempre se atrasava, sempre demorava. Era um
privilégio da sua posicéo, aceito como natural numa terra de aristocracia e escraviddo. Que era o
tempo? O tempo era 0 que se faz com ele e ela estava sempre ocupada” (Landes, 1967: 95). O
que Landes atribuiu a privilégios numa terra de aristocracia e escraviddo era, entretanto, a
expressao de uma concepgdo africana de tempo muito diferente daquela a que estamos habituados
por forca de nossa cultura européia.

Para o pensador africano John Mbiti, enquanto nas sociedades ocidentais o tempo pode
ser concebido como algo a ser consumido, podendo ser vendido e comprado como se fosse
mercadoria ou servigo potenciais — tempo é dinheiro —, nas sociedades africanas tradicionais o
tempo tem que ser criado ou produzido. Mbiti afirma que “o homem africano nao ¢ escravo do
tempo, mas, em vez disso, ele faz tanto tempo quanto queira”. Comenta que, por ndo conhecerem
essa concepcgdo, muitos estrangeiros ocidentais ndo raro julgam que os africanos estdo sempre
atrasados naquilo que fazem, enquanto outros dizem: “Ah! Esses africanos ficam ai sentados

desperdigando seu tempo na ociosidade” (Mbiti, 1990: 19).

Antes da imposicao do calendario europeu, os iorubas, que sdo a fonte principal da matriz
cultural do candomblé brasileiro (Prandi, 2000b), organizavam o presente numa semana de
quatro dias. O ano era demarcado pela repeticdo das estacdes e eles ndo conheciam sua divisao
em meses. A duracdo de cada periodo de tempo era marcada por eventos experimentados e
reconhecidos por toda a comunidade. Assim, um dia comegava com 0 nascer do sol, ndo
importando se as cinco ou as sete horas, em nossa contagem ocidental, e terminava quando as
pessoas se recolhiam para dormir (Mbiti, 1990: 19), o que podia ser as oito da noite ou a meia-
noite em nosso horério. Essas variagdes, importantes para n6s, com nosso reldgio que controla

nosso dia, ndo o eram para eles.



Cada um dos quatro dias da semana ioruba tradicional, chamada 0ssé, é dedicado a uma
divindade (Oj6 Awd, Ojé Ogum, Ojbé Xangd, Oj6é Obatald, respectivamente, dia do segredo ou de
Ifa, dia de Ogum etc.), regulando uma atividade essencial para a vida de todos os iorubas
tradicionais: 0 mercado. O mercado ou feira funciona em cada aldeia e cidade num dos dias da
semana, todas as semanas ou a cada duas, trés ou quatro semanas. Até hoje, as mulheres véao
vender seus produtos nos mercados de diferentes cidades, fazendo dessa atividade uma instituigdo
fundamental para a sociabilidade ioruba e a regulacdo do cotidiano. Os iorubas tradicionais
reconheciam a existéncia do més lunar, mas lhe davam pouca importancia, sendo muito mais
importantes as épocas de realizacdo das grandes festas religiosas, marcadas pelas estagdes e fases
agricolas do ano, que eles chamavam de odum. O dia era dividido ndo em horas, mas em

periodos, que poderiamos traduzir por expressdes como “de manha cedo”, “antes do sol a pino”,

“com o sol na vertical”, “de tardinha” etc. A noite era marcada pelo cantar do galo.

A contagem dos dias e das semanas era praticada em funcéo de cada evento, de modo que
a mulher era capaz de controlar a duracdo de sua gestacdo, assim como 0 homem contava 0
desenrolar dos seus cultivos, mas sem datacdo (Ellis, 1974: 142-51). Os iorubas tradicionais
consideravam duas grandes estacfes, uma chuvosa e outra seca, separadas por uma estacdo de
fortes ventos, de modo que cada ano podia durar alguns dias a mais ou a menos, dependendo do
atraso ou adiantamento das estagOes, mas isso ndo importava, uma vez que os dias ndo eram
contados. Os anos passavam como passavam as semanas e os dias, num fruir repetitivo, ndo se

computando aritmeticamente cada repeticao.

Nas cortes dos reis iorubas havia funcionarios encarregados de manter viva a memaria
dos reis, e eles eram treinados para recitar os eventos importantes que marcaram o reinado de
cada soberano, mas os episddios ndo eram datados, fazendo com que a reconstrucdo recente da
historia dos povos iorubas ndo comporte uma cronologia para os tempos anteriores a chegada dos
europeus, vendo-se obrigada a operar com mitos e memorias lancados num passado sem datas
(Johnson, 1921).

Como o tempo é ciclico, fatos inesperados sdo recebidos com espanto. Assim, as
ocorréncias ciclicas da natureza — por exemplo, as fases da lua e as estagdes climaticas — sdo

encaradas como acontecimentos normais da vida, mas o que escapa do ritmo normal do tempo é



visto com preocupacdo e medo, como um eclipse, uma enchente etc. O nascimento de gémeos,

que contraria o desenlace normal da gestacao, constitui também um fato excepcional.

Os afro-descendentes assimilaram o calendario e a contagem de tempo usados na
sociedade brasileira, mas muitas reminiscéncias da concepc¢ao africana podem ser encontradas no
cotidiano dos candomblés. A chegada de um novo odum, ano novo, é festejada com ritos
oraculares para se saber qual orixa o preside, pois cada ano Vvé repetir-se a saga do orixa que o
comanda: serd um ano de guerra, se 0 orixa for um guerreiro, como Ogum, de fartura, se o0 orixa
for um provedor, como Oxdssi, sera de reconciliactes, se for de um orixa da temperanga, como
lemanj, e assim por diante. O 0ssé, a semana, constituiu-se num rito semanal de limpeza e troca
das aguas dos altares dos orixas. Cada dia da semana, agora a semana de sete dias, é dedicado a
um ou mais orixas, sendo cada dia propicio a eventos narrados pelos mitos daqueles orixas, por
exemplo, a quarta-feira é dia de justica porque € dia de Xang6. As grandes festas dos deuses
africanos adaptaram-se ao calendario festivo do catolicismo por forca do sincretismo que, até
bem pouco tempo, era praticamente compulsério, mas o que a festa do terreiro enfatiza é o mito

africano, do orixa, e ndo o do santo catélico.

Embora o candomblé e outras religides de origem africana sejam de formacao recente,
aqui constituidas somente depois das primeiras décadas do século XIX, as datas de fundacéo dos
terreiros, assim como as que marcam os reinados de sucessivas mées e pais-de-santo no inicio sao
desconhecidas. Seus nomes sdo bem lembrados e seus feitos sdo cantados e festejados nas
cerimdnias que louvam os antigos fundadores — o padé nos candomblés mais velhos —, mas nada

de datas. Esse passado brasileiro também ja se fez mito.

Nas palavras de Wole Soyinka, “o pensamento tradicional opera ndo uma sucessao linear
de tempo mas uma realidade ciclica” (Soyinka, 1995: 10). O tempo escalar, que se mede
matematicamente, podendo ser somado, subtraido, dividido etc., ndo faz nenhum sentido para o
pensamento africano tradicional. Para os ocidentais, o tempo é uma variavel continua, uma
dimensao que tem realidade proépria, independente dos fatos, de tal modo que sdo os fatos que se

justapdem a escala do tempo. E o tempo da precisdo, que objetiva o célculo, que viabiliza a



projecdo e fundamenta a racionalidade — tempo da ciéncia histérica e da modernidade. Nessa
escala ocidental do tempo, os acontecimentos sdo enfileirados uns apds outros, em seqiiéncias
que permitem organiza-los como anteriores e posteriores, uns como causa € outros como
conseqiiéncia, construindo-se uma cadeia de correlagdes e causacdes que conhecemos como
historia. Entre nds, o relégio e o calendario permitem contar o tempo transcorrido entre dois
eventos, sendo possivel, mesmo num passado distante, saber que fatos estdo mais proximos entre
si e quais mais se distanciam. Um segmento de tempo pode ser comparado com outro, por
exemplo, o tempo médio da vida de um homem. Assim, todos os fatos relevantes sdo datados,
isto é, descritos num calendéario seqliencial escalonado em intervalos iguais (século, ano, més,
dia, hora). Esse tempo é projetado para a frente, de modo que o que vai acontecer compde com 0
presente e com 0 ja acontecido uma linha sem solucdo de continuidade, estando o futuro

determinado pelo que o precede, podendo assim ser controlado pela acdo no presente.

Para os africanos tradicionais, o tempo é uma composicao dos eventos que ja aconteceram
ou que estdo para acontecer imediatamente. E a reunifo daquilo que ja experimentamos como
realizado, sendo que o passado, imediato, esta intimamente ligado ao presente, do qual é parte,
enguanto o futuro nada mais é que a continuacdo daquilo que ja comegou a acontecer no presente,
ndo fazendo nenhum sentido a idéia do futuro como acontecimento remoto desligado de nossa
realidade imediata (Mbiti, 1990: 16-17). O futuro que se expressa na repeticdo ciclica dos fatos
da natureza, como as estacdes, as colheitas vindouras, o envelhecer de cada um, é repeticdo do
que ja se conheceu, viveu e experimentou, ndo é futuro. Nao ha sucessdo de fatos encadeados no
passado distante, nem projecdo do futuro. A idéia de historia como a conhecemos no Ocidente
ndo existe; a idéia de fazer planos para o futuro, de planejar os acontecimentos vindouros, é
completamente estapaflrdia. Se o futuro é aquilo que ndo foi experimentado, ele ndo faz sentido
nem pode ser controlado, pois o tempo € o tempo vivido, o tempo acumulado, o tempo

acontecido. Mais que isso, o futuro é o simples retorno do passado ao presente, logo, ndo existe.

Para os iorubas e outros povos africanos, antes do contato com a cultura européia, 0s
acontecimentos do passado estdo vivos nos mitos, que falam de grandes acontecimentos, atos
herdicos, descobertas e toda sorte de eventos dos quais a vida presente seria a continuagdo. Ao
contréario da narrativa historica, os mitos nem sdo datados nem mostram coeréncia entre si, ndo
existindo nenhuma possibilidade de julgar se um mito € mais verossimil, digamos, do que outro.

Cada mito atende a uma necessidade de explicacdo topica e justifica fatos e crengas que



10

compdem a existéncia de quem o cultiva, o que ndo impede de haver versdes conflitantes quando
os fatos e interesses a justificar sdo diferentes. O mito fala do passado remoto que explica a vida
no presente. O tempo mitico é apenas o passado distante, e fatos separados por um intervalo de
tempo muito grande podem ser apresentados nos mitos como ocorréncias de uma mesma época,
concomitantes. Cada mito é autbnomo e os personagens de um podem aparecer em outro, com
outras caracteristicas e relagfes, as vezes, contraditorias, sem que isso implique algum tipo de
questionamento da sua veracidade. Os mitos sdo narrativas parciais e sua reunido ndo propicia o
desenho de qualquer totalidade. Ndo existe um fio narrativo na mitologia, como aquele que
norteia a construcdo da historia para os ocidentais. O tempo do mito é o tempo das origens, e
parece existir um tempo vazio entre o fato contado pelo mito e o tempo do narrador. No mundo
mitico, 0s eventos ndo se ajustam a um tempo continuo e linear. A mitologia dos orixas, que fala

da criacdo do mundo e da acdo dos deuses na vida cotidiana, bem o demonstra (Prandi, 2001).

Esse passado remoto, de narrativa mitica, é coletivo e fala do povo como um todo.
Passado de geracdo a geracdo, por meio da oralidade, é ele que d& o sentido geral da vida para
todos e fornece a identidade grupal e os valores e normas essenciais para a acdo naquela
sociedade, confundindo-se plenamente com a religido. O tempo ciclico é o tempo da natureza, o
tempo reversivel, e também o tempo da memoria, que ndo se perde, mas se repde. O tempo da
historia, em contrapartida, € o tempo irreversivel, um tempo que nao se liga nem a eternidade,
nem ao eterno retorno (Prigogine, 1991: 59). O tempo do mito e o tempo da memoria descrevem
um mesmo movimento de reposicdo: sai do presente, vai para 0 passado e volta ao presente — ndo
ha futuro. A religido é a ritualizacdo dessa memoria, desse tempo ciclico, ou seja, a representacdo
no presente, através de simbolos e encenacBes ritualizadas, desse passado que garante a
identidade do grupo — quem somos, de onde viemos, para onde vamos? E o tempo da tradicdo, da
ndo-mudanca, tempo da religido, a religido como fonte de identidade que reitera no cotidiano a
memoria ancestral. No candomblé, emblematicamente, quando o filho-de-santo entra em transe e
incorpora um orixa, assumindo sua identidade representada pela danca caracteristica que lembra
as aventuras miticas dessa divindade, é o passado remoto, coletivo, que aflora no presente para se
mostrar vivo, o transe ritual repetindo o passado no presente, numa representacao em carne e 0SSO

da memoria coletiva.



11

Como parte da vida que transcorre no presente, e numa dimensao diferente daquela do
passado mitico, existe um passado préximo formado pelos eventos que compdem a vivéncia
particular do individuo e que depende de sua memoria pessoal. Os mortos, por exemplo,
enquanto séo lembrados pelos parentes vivos, fazem parte desse passado recente que se confunde
com o presente e, assim, participam da experiéncia presente dos vivos enquanto estiverem vivos
na lembranca dos vivos. Continuam a fazer parte da familia, sendo por ela louvados e
alimentados, até que um dia possam retornar reencarnados. Com a reencarnacao tudo se repete, 0
ciclo se recompde. Assim como se repetem as estagdes do ano, as fases da lua, os ciclos
reprodutivos, o desenrolar das semeaduras as colheitas, a vida do homem se repete na

reencarnacao: ciclica é a natureza, ciclica é a vida do homem, ciclico é o tempo.

Para os iorubas tudo acontece em trés planos: o Aié, que é este nosso mundo, o do tempo
presente; o Orum, que é o outro mundo, a morada dos deuses orixas e dos antepassados, 0 mundo
mitico do passado remoto; e 0 mundo intermediario dos que estdo aguardando para renascer. Este
mundo dos que vdo nascer estd proximo do mundo aqui-e-agora, 0 Aié, e representa o futuro
imediato, atado ao presente pelo fato de que aquele que vai nascer de novo continua vivo na
memoria de seus descendentes, participando de suas vidas e sendo por eles alimentados, até o dia
de seu renascimento como um novo membro de sua propria familia. Para o0 homem, o mundo das
realizacOes, da felicidade, da plenitude é o mundo do presente, o Aié (Babatunde, 1992: 33). Nao
ha prémio nem puni¢do no mundo dos que véo nascer, nada ali acontece. Os homens e mulheres
pagam por seus crimes em vida e sdo punidos pelas instancias humanas. As puni¢des impostas
aos humanos pelos deuses e antepassados por causa de atos maus igualmente ndo os atingem ap6s
a morte, mas se aplicam a toda coletividade a qual o infrator pertence, e isso também acontece no
Aié. Trata-se de uma concepcéo ética focada na coletividade e ndo no individuo (Mbon, 1991:
102), ndo existindo a no¢do ocidental cristd de salvacdo no outro mundo nem a de pecado. O
outro mundo habitado pelos mortos & temporario, transitério, voltado para o presente dos

humanos. Nem a vida espiritual tem expressdo no futuro.

E preciso que o morto ndo tenha sido esquecido pelos seus familiares para poder nascer de
novo, pois seu lugar é sempre na familia. S&o duas as condi¢Oes para se continuar vivo na

memoria, no presente. Primeiro, é preciso ter tido muitos filhos, pois um homem sem prole nao



12

tem quem cultive sua memdria. Um homem sem prole ndo tem uma grande familia onde ele
possa renascer. Para tanto é necessario ter muitas mulheres e poder sustenta-las. Segundo, deve
ter vivido muito, para que seus atos memoraveis tenham sido testemunhados pelos filhos, netos e,
qguem sabe, bisnetos. Muitos nomes iorubas dados a uma nova crianca referem-se aquele de quem
ela se acredita ser simplesmente o retorno, como Babatundé, que quer dizer o pai esta de volta;
lyabo, a mée retorna; Babatunji, o pai acordou de novo. A memdria depende da convivéncia, e é
gracas a ela que se conhece, ama e respeita o outro. A lembranca é um sentimento de veneracao
respeitosa e afetiva. Para renascer, entdo, tem que se viver até uma idade provecta. Ai dos que
morrem cedo, estes terdo dificuldade para renascer. Quando se morre na tenra infancia pode-se
renascer como outra crianga gerada no Utero da mesma mée (Oduyoye, 1996: 113). Contudo, este
ndo € um nascimento festejado, pelo contrario, é temido, pois a crianca renascida ndo tem
compromisso com o presente, com a familia, com o Aié, e pode perfeitamente querer morrer de
novo cedo, sem viver, pelo simples e degenerado prazer de nascer por nascer. Essas criaturas,
chamadas abicus, literalmente, nascido para morrer, s6 fazem sofrer as mées e frustrar os pais,
que precisam desesperadamente de uma longa descendéncia, pois os filhos que geram filhos sdo a

garantia da eternidade celebrada no presente.

Quando a memoria do morto extravasa os limites de sua familia particular e passa a ser
louvada pela comunidade mais ampla da aldeia, da cidade, de uma grande linhagem que relne
muitas familias, quando este lembranca deixa de ser privativa de alguns individuos para se
incorporar na lembranca coletiva, 0 morto ndo precisa mais renascer entre 0s vivos para garantir
o ciclo de sua eternidade. Ele vai para o Orum, tornando-se, entdo, um antepassado. Isso acontece
com os grandes reis, herdis, fundadores e lideres. Do Orum, o mundo mitico onde habita com os
deuses orixas, ele passa a atuar diretamente nos acontecimentos do Aié: vai interferir no presente,
ajudando e punindo os humanos. O passado mitico é um passado Vvivo, e seus habitantes o tempo
todo agem e interferem no presente. Os antepassados, que 0s iorubas chamam de egunguns, néo
se recusam a vir ao Aié e conviver com 0s humanos e o fazem atraves de seus sacerdotes nos
grandes festivais de mascaras em que se cultua a memoria ancestral coletiva daquela comunidade
(Drewal, 1992, cap. 6).

Quando, numa outra dimensdo, 0 antepassado conquista o respeito de todo um povo,
quando sua cidade impde seu culto a outras, quando ele se desprende da comunidade original e

passa a fazer parte da memdria de toda uma sociedade, a reveréncia por ele recebida se expande,



13

sua influéncia no Aié cresce, seu poder no mundo do presente se eterniza: ele é, entdo, um orixa,
um entre os deuses iorubas. Sua relacdo ndo é mais com os parentes nem com 0s membros da sua
comunidade, mas com a humanidade. Ele pode até mesmo ser reverenciado em terras do além-
mar, onde se fard atuante no presente de muitos outros povos, como ocorreu com a diaspora
iorubd na América por forca da escravidao, com a fundacdo de novos cultos e religides, como o
candomblé, o tambor-de-mina, o xangd e o batuque, no Brasil, e a santeria, em Cuba. Ele é parte
do passado mitico e o passado mitico responde pelo presente. O passado mitico € o que existe

desde o0 comeco dos tempos, o que sempre foi, 0 que ndo é datado.

Os iorubas acreditam que o espirito do ser humano € constituido de diversas partes
imateriais, sua alma ndo é indivisivel como na concepgdo judaico-cristd. H& uma individualidade
espiritual chamada ori que sO existe no presente, isto €, enquanto se vive no Aié. Ela é
responsavel pelas realizagdes humanas, contém o destino de cada pessoa. O ori morre e é
destruido juntamente com o corpo material. Outra parte é constituida da memoria cultuada pela
familia do morto, o egum, que volta ao presente por meio da reencarnacdo, que mantém o morto
no presente. E, como parte fundamental, talvez a mais importante, ha o orixa particular da pessoa,
considerado o seu antepassado remoto. O orixa particular da pessoa é uma infima porcéo do orixa
geral cultuado por todos. E o vinculo do ser humano com o divino, o eterno, o passado mitico.
Com a morte do corpo, o orixa pessoal retorna ao orixa geral, aquele que existe desde o principio
dos tempos. O ori representa o presente do ser humano; o egum, a sua capacidade de retornar
sempre a esse presente, ou se eternizar no Orum como antepassado egungum; 0 orixa pessoal, a
ligacdo do presente com 0 mito, com o passado remoto que age sobre o presente e do qual recebe
as honrarias sacrificiais. O passado reproduzido no presente pela infinidade de humanos, nos
quais 0s orixas se perpetuam a cada nascimento, pois cada ser humano descende de um orixa,

fecha de novo o ciclo africano do tempo.

A escravidao destruiu as estruturas familiares dos africanos trazidos como escravos para a
Ameérica, submeteu-os a um ritmo de trabalhado compulsério e alienado, impds novas crengas e
um novo modo de vida cotidiana que pressupunha uma outra maneira de contar o tempo e de o
conceber. Assim, quando a religido dos orixas foi reconstruida entre nds, muitos dos aspectos e
conceitos da antiga cultura africana deixaram de fazer sentido e muitos desapareceram. Mas
muito das velhas idéias e nogdes se reproduziram na cultura religiosa dos terreiros de candomblé

e de outras religides dedicadas aos orixas iorubanos, voduns fons e inquices bantos, assim como



14

muita coisa se conservou, em maior ou menor escala, em aspectos nédo religiosos da cultura

popular de influéncia africana.

No Brasil dos dias de hoje, o candomblé continua a cultuar a memdria de seus mortos
ilustres, invocados em diferentes cerimonias e relembrados de geracao a geracdo, mas nao pode
preservar a ideia de que os mortos renascem na familia carnal, pois a adesdo ao candomblé é
individual e a familia-de-santo ndo corresponde necessariamente a familia bioldgica. A idéia do
antepassado egungum veio ocupar um lugar secundario na religido, apenas complementar na
religido dos orixas, que na maioria dos terreiros de formacdo recente é praticada sem essa
referéncia. Como a religido dos orixas congrega grupos minoritarios, cada um pertencente a um
determinado terreiro, autbnomo em relagéo aos demais, grupos formados por adeptos que fazem
parte de uma sociedade mais ampla, cuja cultura é predominantemente ocidental e crista, o culto
a antepassados coletivos que controlam a moralidade de uma cidade inteira, digamos, como
ocorria originalmente em terras africanas, ndo se viabilizou por razdes evidentes. O mundo
brasileiro fora dos muros do terreiro ndo €é territério dos antepassados, como era na Africa

tradicional.

A concepcdo ioruba de reencarnacdo sofreu na América a influéncia da idéia carmica de
reencarnacao do espiritismo kardecista — religido de origem européia que prega a reencarnagdo
como mecanismo de um sistema ético de premiacdo e punicdo dos atos praticados em vida e que
permite ao espirito do morto aperfeicoar-se através de muitas vidas (Prandi, 2000c). O
kardecismo tem uma concepcdo de tempo repetitivo em espiral, que expressa mudanca, evolucéo
espiritual, aperfeicoamento voltado para o futuro neste e no outro mundo, tudo muito diferente da

visao africana.

Além da influéncia kardecista, as concepcdes africanas da morte também foram se
borrando no contato da religido dos orixas com as nocGes proprias do catolicismo hegemdnico,
durante mais de um século de sincretismo. O rito funerario do axexé (Prandi, 1999), celebrado
para desligar o morto da vida presente, para que ele possa partir e depois voltar como outra
pessoa, rito que representa a quebra de todos os vinculos do morto com o Aié, continua a ser
praticado, mas tende hoje a ser realizado com mais freqiiéncia nas exéquias dos lideres mais
expressivos do terreiro de candomblé. Raramente se realiza quando o morto ocupa um lugar

inferior na hierarquia religiosa. Justifica-se hoje mais pela etiqueta da corte do que pela



15

concepgdo tradicional de reencarnacdo. Nao parece, contudo, que os seguidores do candomblé e
de outras religides afro-brasileiras tenham incorporado decisivamente nem a nog¢do de carma do
espiritismo nem a idéia salvacionista cristd de julgamento, prémio e punicdo apds a morte, de tal
modo que o futuro que se descortina depois desta vida, segundo a concepcao cristd, continua a ser
para os religiosos brasileiros afro-descendentes, pelo menos em certa medida, um tempo
desprovido de sentido: depois da morte, 0 que se esperaria, assim, é voltar para este mundo, para

0 presente do Aié.

VI

Para os iorubds o tempo é ciclico, tudo o que acontece € repeticdo, nada € novidade.
Aquilo que nos acontece hoje e que estd prestes a acontecer no futuro imediato ja foi
experimentado antes por outro ser humano, por um antepassado, pelos proprios orixas. O oraculo
iorubano, praticado pelos babalads, que sdo os sacerdotes de Ifa4 ou Orunmild, o deus da
adivinhacdo, baseia-se no conhecimento de um grande repertério de mitos que falam de toda
sorte de fatos acontecidos no passado remoto e que voltam a acontecer, envolvendo personagens

do presente. E sempre o passado que langa luz sobre o presente e o futuro imediato.

Conhecer o passado é deter as formulas de controle dos acontecimentos da vida dos
viventes. Esse passado mitico, que se refaz a cada instante no presente, é narrado pelos odus do
oraculo de Ifa. Cada odu € um conjunto de mitos, cabendo ao babalad descobrir qual deles conta
a historia que estd acontecendo ou que vai acontecer na vida presente do consulente que o
procura em busca de solucdo para suas aflicdes. Quando o adivinho identifica 0 mito que se
relaciona com o presente do consulente, e o faz usando seus apetrechos méagicos de adivinhacéo,
fica sabendo quais procedimentos rituais — como sacrificios, recolhimento e purificacdes — devem
ser usados para sanar os males que afligem o cliente. A formula receitada é a mesma aplicada no
passado, quando foi usada com sucesso, conforme narra 0 mito. Nada € novo, tudo se refaz.
Também é atribuicdo do babalad identificar, no nascimento de uma crianga, a reencarnacao de
um ente querido. Ndo se pode dar nome a uma crianga sem antes saber de onde ela vem, pois um
nascimento ndo é uma tabula rasa. E um retorno. O babalad é ao mesmo tempo o guardido do

passado e o decifrador do presente. Ele usa o passado para a decifracdo do presente. Seu



16

demorado e penoso treinamento o obriga a aprender de cor milhares de versos, os poemas de Ifa,
que narram o passado mitico de seu povo, seus deuses e seus heréis (Prandi, 1996, cap. 3).

N&o ha mais babalads no Brasil, mas os pais e maes-de-santo operam as antigas técnicas
oraculares. Ndo aprendem os poemas de Ifa, atribuicdo dos antigos babalads, mas sua magia
ainda consiste em descobrir 0 odu que rege cada situacdo presente, como meio de desvendar no

presente as mesmas causas dos acontecimentos no passado. E sana-las, com 0 mesmo receitudrio.

Vil

A concepgéo africana de tempo no candomblé e em outras denominagdes religiosas de
origem negro-africana estdo intimamente associadas as idéias de aprendizado, saber e
competéncia. Para os africanos tradicionais, o conhecimento humano é entendido, sobretudo,
como resultado do transcorrer inexoravel da vida, do fruir do tempo, do construir da biografia.
Sabe-se mais por que se € velho, porque se viveu o tempo necessario da aprendizagem. A
aprendizagem ndo é uma esfera isolada da vida, como a nossa escola, mas um processo que se
realiza a partir de dentro, participativamente. Aprende-se a medida que se faz, que se vive. Com o
passar do tempo, os mais velhos vao acumulando um conhecimento a que o jovem s0 tera acesso
quando tiver passado pelas mesmas experiéncias. Mesmo quando se trata de conhecimento
especializado, o aprendizado € por imitacdo e repeticdo. As diferentes confrarias profissionais,
especialmente as de carater magico e religioso, dividem as responsabilidades de acordo com a
senioridade de seus membros e estabelecem ritos de passagem gque marcam a superacdo de uma
etapa de aprendizado para ingresso em outra, que, certamente, implica 0 acesso a novos
conhecimentos, segredos ou mistérios da confraria. A importancia dos ritos de passagem foi
enfaticamente preservada nas religiées afro-brasileiras; ritos que sdo sua marca mais notavel. Na
carreira iniciatica, cada etapa corresponde, evidentemente, ao compromisso de novas obrigacoes
e ao alcance de novos privilégios. A passagem de uma etapa para outra ndo é determinada pelo
tempo escalar, nem poderia, mas por aquilo que realmente o iniciado é capaz de fazer. Mais uma
vez, 0 que conta é a experiéncia. Ser mais velho é saber certo, fazer mais e melhor. Muitas das
diferentes atribuicGes profissionais, talvez as mais importantes, sdo herdadas, passadas de pai

para filho, de mae para filha, numa clara reafirmacao de que a vida é repeticao.



17

Os iorubas s6 conheceram a escrita com a chegada dos europeus. Assim, todo o
conhecimento tradicional baseia-se na oralidade. Mitos, formulas rituais, louvagoes, genealogias,
proverbios, receitas medicinais, encantamentos, classificacdes boténicas e zooldgicas, tudo é
memorizado. Tudo se aprende por repeticdo, e a figura do mestre acompanha por muito tempo a
vida dos aprendizes. Os velhos séo o0s depositarios da cultura viva do povo e a convivéncia com
eles é a linica maneira de aprender o que eles sabem. Os velhos sdo 0s sdbios e a vida comunitéria
depende decisivamente de seu saber, de seus mistérios. O ancido detém o segredo da tradicéo.

Sua palavra € sagrada, pois é a Unica fonte de verdade.

Essa forma de conceber o aprendizado e o saber entra em crise nos candomblés quando
seus membros, ja escolarizados, passam a se valer das formulas escritas que, pouco a pouco, vao
surgindo disponiveis nos livros e em outras publicacBes. Mais que isso, 0s seguidores das
religiGes dos orixas, voduns e inquices sdo, hoje em dia, provenientes das mais diferentes origens
e classes sociais e todos eles, ou sua grande maioria, conhecem a experiéncia efetiva de se
aprender na escola. Esta é orientada para a efetivacdo do aprendizado rapido, racional e
impessoal, o saber premido pelo tempo de calendario. A escola, mecanismo de transmissdo de
todo o saber considerado importante pela sociedade, é uma instituicdo para jovens. Em nossa
sociedade, é na juventude que se domina o conhecimento e espera-se que 0s jovens saibam mais
do que os velhos. De fato, um jovem de vinte anos, hoje, pode saber mais do que seus pais e
muito mais do que seus avés, porque aprende na escola, onde o conhecimento avanca
rapidamente. O saber esta fora de casa, fora da familia. E o conhecimento nunca é definitivo, pois
estd em permanente expansao e constante reformulacdo, devendo cada um atualizar-se, tomar

ciéncia das novas descobertas que surgem sem cessar.

Em nossa sociedade, a velhice € concebida como a idade da estagnacdo, do atraso, da
aposentadoria, que significa etmologicamente recolhimento aos aposentos e consequente
abandono da vida produtiva e publica. O jovem ndo aprende mais convivendo com 0S mais
velhos, aprende com a leitura e as instituicdes da palavra escrita, e ndo ha professor sem livro. O
conhecimento através da escrita, cujo acesso se amplia com a aquisi¢cdo de livros, com as
consultas as bibliotecas, e agora com a chamada navegacdo na internet, ndo tem limites, e muito
menos segredo. Tudo esta ao alcance dos olhos e nem é preciso esperar. Etapas do aprendizado

podem ser queimadas, nada pode deter a vontade de saber.



18

Essa nova maneira de conceber o aprendizado, a idade e o tempo interfere muito nas
nogcOes de autoridade religiosa, hierarquia e poder religioso, dando lugar a contradi¢es e
conflitos no interior do candomblé, questionando a legitimidade do poder dos mais velhos,

provocando mudancas no processo de iniciacao sacerdotal.

VIl

Ainda hoje nos candomblés do Brasil procura-se ensinar que a experiéncia € a chave do
conhecimento, que tudo se aprende fazendo, vendo, participando. Cada coisa no seu devido
tempo. Assim, o conhecimento do velho é o conhecimento legitimo, ao qual se chega ao longo de
toda uma vida. Roger Bastide, que estudou o candomblé na década de 1950, escreveu que “sdo os
sacerdotes que tém a nocao do valor do tempo; é o tempo que amadurece o conhecimento das
coisas; 0 ocidental tudo quer saber desde o primeiro instante, eis por que, no fundo, nada
compreende” (Bastide, 1978: 12).

Toda a hierarquia religiosa é montada sobre o tempo de aprendizagem iniciatica, numa
I6gica segundo a qual quem € mais velho viveu mais e, por conseguinte, sabe mais. Mas para o
jovem de mentalidade ocidental, o tempo urge, o tempo deve ser vencido. A palavra escrita é o
meio de acesso ao saber e a oralidade ndo faz mais nenhum sentido. SO faz sentido quando se
acredita que a formula aprendida pela via da oralidade é a Unica capaz de se mostrar eficaz, mas
isso € uma imposicdo religiosa defendida apenas pelos amantes da tradicdo, seja la o que isso
possa significar. Numa sociedade como a nossa, em que a ciéncia ja desmascarou o segredo, é
dificil acreditar que tudo tem o seu tempo, e que é preciso esperar a hora certa, pois a vida diaria
e a luta pela sobrevivéncia se encarregam de mostrar o contrario. Em nossa cultura, é premiado

guem chega primeiro.

Os membros de um candomblé sdo classificados basicamente em duas grandes categorias
de idade iniciatica: os ia0s, aqueles iniciados ha pouco tempo e que formam o grupo janior, e 0s
ebbmis, os iniciados ha bastante tempo e que assim sdo capazes de realizar, com autonomia,
atividades rituais mais complexas, o grupo sénior. A palavra eb6mi, do ioruba egbomi, significa
exatamente “meu mais velho”, e era assim que na antiga familia poliginica ioruba as esposas

mais velhas se tratavam. lad, nessa familia tradicional, era a denominacdo dada as esposas mais



19

novas. No candomblé, enquanto os ebdmis conquistam certa autonomia em relacéo a autoridade
suprema da mée ou do pai-de-santo e sdo encarregados de tarefas rituais importantes, de prestigio
dentro do grupo, com privilégios e honras especiais, as iads (ou os iads, pois ha muito a palavra
iad perdeu no candomblé a conotacdo de esposa), 0s jovens iniciados, enfim, s6 fazem obedecer,
usando simbolos e cultivando gestos e posturas que denotam a sua inferioridade hierérquica.
Lembrando que a estrutura organizacional do candomblé é uma reproducdo simbdlica da
estrutura tradicional da familia iorubd, de resto perdida no Brasil, evidencia-se a importancia da
experiéncia acumulada na constituicdo dos grupos de autoridade. Os ebdmis sdo os que sabem,
porque sdo mais velhos, viveram mais, acumularam maior experiéncia. Sua autoridade é dada

pelo tempo acumulado, que pressupde saber maior.

Como o candomblé é religido e em nossa sociedade a religido € uma das esferas
autébnomas da cultura (o que faz da religido dos orixas na América algo bem diferente do que foi
na Africa), a nogdo de tempo acumulado no ambito religioso entre nds tende a ser, e cada vez é
mais, descolada do tempo que marca o transcurso da vida. Pode-se ingressar no candomblé, por
livre escolha, em qualquer momento da vida, em qualquer idade. Assim, a idade bioldgica da
pessoa ndo é a mesma da idade iniciatica, de modo que um jovem iniciado ha muito tempo pode
ser 0 ebdmi de um iad que se iniciou depois de maduro. O tempo de iniciagdo transformou-se no
tempo que realmente conta. Evidentemente, nos primérdios do candomblé, a passagem de uma
sacerdotisa junior para a categoria sénior era o resultado natural do saber religioso acumulado
durante o tempo necessario, durasse quanto durasse. O reconhecimento por parte do grupo de sua
capacidade e competéncia na realizacdo de atribuicdes rituais complexas era resultado natural do
fazer dessas atribuicGes, combinado com a dedicacgéo religiosa expressa por meio de sucessivas
obrigac@es rituais a que se submetia a devota. Cuidar de seu orixa pessoal, oferecendo-lhe os
necessarios sacrificios periodicos, e trabalhar com autonomia em beneficio do grupo eram as
condi¢des que indicavam maturidade, competéncia nos ritos, capacidade de lideranca, saber e

autoridade.

Numa determinada época da consolidagdo do candomblé, foi necessaria a criagdo de rito
de passagem especifico que tornasse publico o reconhecimento da condigdo de senioridade, rito
hoje conhecido pelo nome de decé, a partir do qual a iad assume a posicdo de ebémi, de mais
velho. Agora fazendo parte de uma sociedade em que 0 tempo que conta é o tempo do calendario,

dotado em nossa cultura de objetividade inquestionavel, o candomblé acabou por mensurar em



20

anos o tempo de aprendizagem do iab. Depois de se submeter ao grande rito de passagem que 0
inclui no candomblé como sacerdote junior, a chamada feitura de orixa, o iaé pode, depois de
anos de aprendizado, e tendo cumprido os ritos intermediarios, ascender ao grau de ebomi,
conquistando assim sua senioridade. Como sénior poderd receber incumbéncias de mando,
assumir tarefas de prestigio e iniciar novos adeptos, podendo, se quiser, abrir seu proprio terreiro.
Em algum momento no meio do curso do seculo XX — e ninguém sabe dizer como foi nem de
onde veio a iniciativa —, a lei-do-santo, espécie de cddigo consensual ndo escrito que regula os
costumes e a vida religiosa nos terreiros, em permanente constituicao, fixou em sete 0 nimero
minimo de anos necessarios ao recebimento do grau de senioridade, o tempo do decd, tempo de
autoridade. O deca é o coroamento de uma seqliéncia de obriga¢des que inclui, depois da feitura,
a obrigacdo de um ano, a de trés anos e finalmente a de sete anos, tudo definido numa escala de
tempo ocidental. Evidentemente, atrasos eventuais em qualquer etapa arrastam para adiante o

periodo total.

O tempo de iniciagdo, agora computado em termos de anos, meses e dias, e em certos
casos horas, impde-se como chave do ordenamento hierarquico no grupo, instituindo-se o que 0s
antrop6logos chamam de peking order, a “ordem das bicadas”, uma disposi¢do hierarquica que
pode ser observada nos galinheiros. Ali, uma galinha, certamente a mais forte, a lider inconteste,
bica todas as demais e ndo é bicada por nenhuma; uma segunda é bicada pela primeira e bica as
outras; uma terceira é bicada por essas duas e bica as demais, e assim por diante, até a Gltima
galinha, que € bicada por todas e ndo bica nenhuma. Esse esquema, muito caracteristico de
sociedades de estruturacdo social mais simples e de associa¢des iniciaticas, € rigorosamente
observado nos candomblés. Pode ser apreciado na ordem em que as filhas-de-santo se colocam na
roda das dancas, na ordem dos pedidos de béncdo — quem beija a mdo de quem — e em quase

todos 0s momentos em que a etiqueta do terreiro imprime a marca do tempo.

Um lema da chamada lei-do-santo muito cultivado afirma que o mais velho sabe mais e
que sua verdade € incontestavel. Saber é poder, é proximidade maior com 0s deuses e Seus
mistérios, € sabedoria no trato das coisas de axe, a forca mistica que move 0 mundo, manipulada
pelos ritos. Por isso, 0 mais novo prostra-se diante do mais velho e Ihe pede a béncéo, ndo lhe
dirige a palavra se nao for perguntado, pede licenca — Agé ebdmi, licenca meu mais velho — para
falar na sua presenca, oferece-lhe sua comida antes de comecar a comer — Ajeum, vamos comer,

servido? —, abaixa a cabeca quando dele se aproxima, curva-se a sua passagem, inclina-se e o



21

cumprimenta juntando as maos — Mojubd, salve! — quando se canta para 0 orixa a que este mais
velho é devotado. Tudo isso acontece numa ordem na qual cada um conhece bem o seu posto, ou

pelo menos deveria conhecer.

Contudo, no mundo em que vivem, 0s jovens aprendem que idade ndo € sinbnimo de
sabedoria. No candomblé, experimentam que nem sempre os mais velhos em iniciacdo sabem
mais. O jovem aprende no terreiro, mas pode ampliar seus conhecimentos religiosos por meio de
outras fontes, sendo que a leitura pode ser uma porta aberta que o leva a um universo de
informacdo sobre as coisas da religido do qual o mais velho nem suspeita. O jovem perde a
confianca no mais velho, contesta sua sabedoria, rompe sua lealdade para com aqueles que o
iniciaram e pode abandonar o grupo a procura de outros lideres que lhe parecam mais
apropriados, mudando de axé, como se diz, mudando de terreiro, de familia-de-santo, de filiacéo
religiosa. Muitos que se iniciam hoje no candomblé tém uma aspirac¢do ocupacional muito clara:
desejam ser pais e mées-de-santo, buscando nessa religido, como acontece nas outras, um meio
de vida e uma oportunidade de ascensdo social. Para esses, quanto mais cedo for alcangada a

senioridade, melhor, ndo raro burlando a contagem dos sete anos.

A busca do conhecimento transforma-se, entdo, numa luta contra o tempo, invertendo
completamente sua nocao original, quebrando a idéia de que o tempo é a soma das experiéncias
de vida. O terreiro passa a ser visto como uma escola ocidental, que estipula prazos e, ao final
deles, outorga titulos e diplomas que atribuem direitos no mercado profissional. O lugar do tempo

africano, o tempo do mito, é tomado pelo tempo do relogio.

Velhos iniciados contam que nos idos e saudosos tempos do candomblé antigo o
recolhimento a clausura, onde se processa a iniciacdo, ndo tinha duracdo pré-determinada. O
filho-de-santo ficava recolhido no terreiro o tempo necessario a sua aprendizagem de sacerdote e
a realizacdo de todas as atividades que os ritos de uma feitura de orixa envolvem. Podia ficar
meses, muitos meses, isolado do mundo, totalmente mergulhado na sua iniciagdo. Isso ficou para
tras. Hoje, cada iniciacdo, que se faz num periodo que ndo soma os dias de um més, tem de ser

cuidadosamente planejada, de modo a encaixar os dias de recolhimento do filho-de-santo nas



22

suas férias de trabalho ou nos momentos vagos deixados pelos compromissos da vida secular. O
tempo da iniciacdo passa a ser regulado pelo tempo do mercado de trabalho. O tempo africano do

terreiro é vencido pelo tempo da sociedade capitalista.

Nesta nossa sociedade do tempo irreversivel, cada vez mais as imagens e referéncias do
tempo circular vao se perdendo: o relégio analdgico, com seus ponteiros sempre dando a volta
para retornarem ao ponto zero, sao substituidos pelo reldgio digital; os supermercados 24 horas e
outros negocios essenciais ao consumo na vida cotidiana ndo fecham para descanso; os canais de
televisao ficam no ar noite e dia; trabalha-se em qualquer periodo; a internet mantém ininterrupto
0 acesso aos arquivos de informacdo dos computadores ligados na rede mundial; até o amor se
faz a qualquer hora nos moteis full-time; a eletricidade ha muito acabou com a escuridédo e fez da
noite, dia; a engenharia dos transgénicos nos faz sonhar com uma natureza transformada a cada
colheita. Se até na natureza o tempo ciclico vai perdendo importancia, que dira na vida do

terreiro.

Os velhos do candomblé falam do passado como um tempo perdido, que ja ndo se repete,
vencido por um presente em que impera a pressa, 0 gosto pela novidade, a falta de respeito para
com as caras tradi¢cdes e, sobretudo, o descaso para com os mais velhos. Dizem que “o
candomblé hoje vive de comércio, é pura exibi¢do”, reclamam que “uns querem ser mais que 0s
outros”, falam que “os que mal sairam das fraldas, que ndo sabem nada, j& empinam a cabeca
para os antigos”, lamentam que “os velhos babas e as velhas ias ndo tem mais voz em nada”,
asseveram que “os jovens o que querem € sugar os seus mais velhos e depois chutar seu traseiro e
buscar outro lugar onde podem mandar a vontade”. Falam com saudade daquele mundo ideal que
ficou para tras e gostam sempre de frisar que “no meu tempo ndo era assim”, repetindo que “hoje
ninguém mais tem humildade, querendo saber mais do que o0s antigos, essas criancas

presungosas, esses jovens cheios de vento”. Seu discurso triste revela certamente muito de

nostalgia da juventude, mas é também o testemunho verdadeiro de perdas efetivas.

O presente agora se descortina como ruptura, descontinuidade. O passado nao explica
mais, nem se completa no presente. Os mitos vao sendo esquecidos, os odus simplificados, 0s
deuses ganham ares mais condizentes com a modernidade. Os jovens acusam 0s mais velhos de
levarem para o timulo segredos iniciaticos que ndo transmitem para ninguém, enfraquecendo 0s

mistérios da religido e sua forca, o axe, mas de fato ndo se importam muito com isso. Acreditam



23

menos na existéncia dos segredos do que os mais velhos diziam acreditar. Aprenderam que a
tradicdo é e pode ser construida a cada instante, pois a lei-do-santo, que ordena as tradi¢fes do
candomblé, ndo tem mais do que um século de vida, nem uma Unica versdo, e estd sempre

mudando. E levam adiante sua religido, pensando no futuro.

Para o Ocidente, o futuro € a grande incognita a ser decifrada, controlada, um tempo a ser
planejado para melhor ser usufruido. A esperanga sempre se deposita num tempo vindouro para o
qual sdo pensadas as grandes realizagcbes que devem ser introduzidas em prol da felicidade
humana. Investe-se no futuro. Olha-se para o passado procurando 0s erros cometidos e que
devem ser evitados no presente para garantir um futuro melhor. A historia ensina como agir com
sabedoria e responsabilidade em face do devir. Um emblemético mote de Karl Marx diz que na
historia nada se repete, a ndo ser como farsa. Para o africano tradicional é o contréario: a repeticdo
é 0 almejado, o certo, o inquestionavel. O novo, o inesperado, 0 que ndo vem do passado, é 0

falso, o perigoso, o indesejavel.

O candomblé dos dias de hoje esta posto entre esses dois conceitos opostos de tempo. Um
e outro remetem a concepcdes diversas de aprendizado, saber e autoridade. Levam a nocdes
divergentes sobre a vida e a morte, a reencarnacdo e a divinizacdo. Nesse embate, a religido
muda, adapta-se, encontra novas formulas e adota novas linguagens. Os orixas ganham novos
territorios, conquistam adeptos nas mais diferentes classes sociais, origens raciais e regifes deste
e outros paises. O que a realidade social das religides no Brasil tem mostrado é que a religido dos
orixas cresce e prospera (Pierucci e Prandi, 1996). Sobretudo se transforma, cada vez mais
brasileira, cada vez menos africana. Mesmo o0 movimento de africanizacdo, que procura desfazer
0 sincretismo com o catolicismo e recuperar muitos elementos africanos de carater doutrinario ou
ritualistico perdidos na diaspora, ndo pode fazer a religido dos orixads no Brasil retornar a
conceitos que ja se mostraram incompativeis com os da civilizagdo contemporanea. O tempo
africano perde sua grandeza, vai se apagando. Permanece, contudo, nas pequenas Ccoisas,
fragmentado, manifestando-se mais como ordenador de um modo peculiar de organizar o

cotidiano caracteristico de uma religido que se mostra exotica, extravagante e enigmatica.



24

E pouco a pouco o povo-de-santo acerta seus reldgios. Sabe que o candomblé deixou de
ser uma religido exclusiva dos descendentes de escravos africanos — uma pequena Africa fora da
sociedade, o terreiro como sucedaneo da perdida cidade africana, como ainda o encontrou Roger
Bastide quase meio século atras (Bastide, 1971: 517-518) — para se tornar uma religido para
todos, disposta a competir com os demais credos do pais no largo e aberto mercado religioso.
Uma instituicdo dos tempos atuais em um processo de mudanca que reformula a tradicéo e elege

novas referéncias, para o bem e para o mal. O tempo é tempo de mudar.

BIBLIOGRAFIA

BABATUNDE, Emmanuel D. (1992), A critical study of bini and yoruba value systems of
Nigeria in change: culture, religion and the self. Lewinston, UK, The Edwin Mellen Press.

BASTIDE, Roger (1971), As religides africanas no Brasil. Sdo Paulo, Pioneira.
. (1978), O candomblé da Bahia: rito nag6. 32 ed. Séo Paulo, Nacional.

DREWL, Margaret Thompson (1992), Yoruba ritual: performers, play, agency. Bloomington,
Indiana University Press.

ELLIS, A. B. (1974), The yoruba-speaking peoples of the slave coast of West Africa. 22 ed.
Londres, Pilgrim.

FABIAN, Johannes (1983), Time and the other: how anthropology makes it object. Nova York,
Columbia University Press.

JOHNSON, Samuel (1921), The history of the yorubas. Lagos, Nigéria, CSS Bookshops.

LANDES, Ruth (1947), The city of women. Nova York, Macmillan. Edicdo brasileira (1967): A
cidade das mulheres. Rio de Janeiro, Civilizagdo Brasileira.

LIMA, Vivaldo da Costa (1984), “Nagdes-de-candomblé”, in LIMA, Vivaldo da Costa (org.),
Encontro de nac¢bes de candomblé. Salvador, Centro de Estudos Afro-Asiaticos da UFBa e
lanama.

MBITI, John S. (1990), African religions and philosophy. 22 ed. Ibadan, Nigeria, Heinemann
Educational Books.

MBON, Friday M. (1991), “African traditional socio-religious ethics and national development:
the nigerian case, in OLUPONA, Jacob K. (ed.), African traditional religions in
contemporary society, St. Paul, Minnesota, Paragon House.

ODUYOYE, Modupe (1996), Words & meaning in yoruba religion. Londres, Karnak House.

PIERUCCI, Antonio Flavio e PRANDI, Reginaldo (1996), A realidade social das religibes no
Brasil. Sdo Paulo, Hucitec.



25

PRANDI, Reginaldo (1991), Os candomblés de S&o Paulo: a velha magia na metropole nova.
Sédo Paulo, Hucitec.

. (1996), Herdeiras do axé: sociologia das religiGes afro-brasileiras. Sdo Paulo,
Hucitec.

. (1999), “Conceitos de vida e morte no ritual da axexé: tradigdo e tendéncias recentes
dos ritos funerarios no candomblé”, in MARTINS, Cléo e LODY, Raul (orgs.), Faraimara, o
cacgador traz alegria: Mae Stella, 60 anos de iniciagdo. Rio de Janeiro, Pallas.

. (2000a), “Religido, biografia, conversao”. Tempo e Presenca. Rio de Janeiro, 310:
34-44, marcgo-abril.

. (2000b), “African gods in contemporary Brazil”. International Sociology, Londres,

dezembro, 15 (4): 641-663, dezembro.

. (2000c¢), “Hipertrofia ritual das religides afro-brasileiras”. Novos Estudos Cebrap,
Sdo Paulo, 56: 77-88, marco.

. (20001), Mitologia dos orixas. Sdo Paulo, Companhia das Letras.

PRIGOGINE, Ilya (1991), O nascimento do tempo. Lisboa, Edig¢des 70.

SILVEIRA, Renato da (2000), “Jeje-nag0d, ioruba-tapa, aon efan e ijexa: processo de constitui¢éo
do candomblé da Barroquinha, 1764-1851”. Revista Cultura Vozes, Petropolis, 94 (6):80-101.

SOYINKA, Wole (1995), Myth, literature and the African world. Cambridge, Cambridge
University Press, 1995. Primeira edi¢do: 1976.

* k% %

Conferéncia apresentada no evento “Tempo Inoculado”, no Centro Cultural Banco do Brasil, no Rio de Janeiro, em
31 de janeiro de 2001. O autor a Marcello Dantas, curador do evento, pelo entusiasmo, e a Teresinha Bernardo, pelas
sugestBes amigas e competentes.



